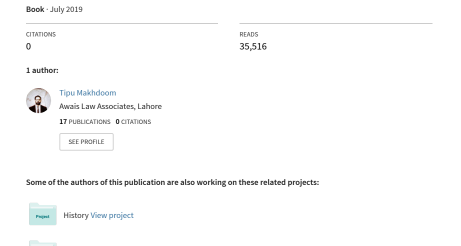
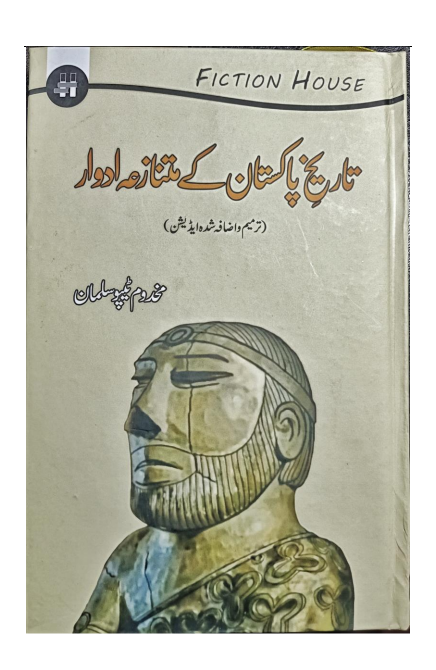
See discussions, stats, and author profiles for this publication at: https://www.researchgate.net/publication/334250220

#### Tareekh e Pakistan Kay Mutnaza Advaar-Urdu-2nd Ed تاریخ یاکستان کا متنازعا ادوار



Literature View project



#### فهرست

| 7   |                         | ديباچه( دوسر اايڈيشن)                     |
|-----|-------------------------|-------------------------------------------|
| 9   |                         | تعارف(پہلاایڈ <sup>یش</sup> )             |
|     |                         | يېلا باب                                  |
| 11  |                         | تاريخ، حقائق اور ڪهاني                    |
|     |                         | دوسر اباب                                 |
| 17  |                         | ہڑ یہ سے گندھارا                          |
|     | (8000 ق-م سے 500 عیسوی) | ·                                         |
|     |                         | تيسراباب                                  |
| 45  |                         | عرب اور غزنوی                             |
|     | (700ءسے700ء)            |                                           |
|     |                         | چوتھاباب                                  |
| 67  |                         | چو تھاباب<br>تغلق،وجے نگراور ٹھیگتی تحریک |
|     | (1300ء ـــــــ 1300ء)   |                                           |
|     |                         | يانچوال باب                               |
|     |                         | پ<br>اکبراعظم 77                          |
|     | (1542ء <u>سے</u> 1605ء) |                                           |
|     | (1003 <b>2</b> /1342)   | l 18-22                                   |
| 0.5 |                         | چھٹاباب<br>پوریی، سکھ اور مریٹے           |
| 95  | (                       | یور پی، مکھ اور مرہے                      |
|     | (1500ءسے1800ء)          |                                           |
|     |                         | ساتواں باب                                |
| 109 |                         | تحريك ِ پاکستان                           |
|     | (1857ءسے1947ء)          |                                           |
|     |                         | كتابيات 141                               |
|     |                         |                                           |

#### و بیاجیه (دوسراایڈیشن)

تاریخ کی کہانی بیان کرناایک مشکل کام ہے۔ وہ اِس کئے کہ واقعات کی رونمائی میں جو وجو ہات کار فرماہوتی ہیں، وہ اکثر اُن وجو ہات سے یکسر مختلف، اور بہت دفعہ متضاد ہوتی ہیں، جو ہم سمجھتے یا سمجھنا چاہتے ہیں۔ اپنی خواہشات کے مطابق تاریخ کو لکھنا یااس طرح سے لکھی گئی تاریخ کو پڑھنا ایک خوش آئند کام ہوتا ہے۔ مگر تاریخ کو متمام پہلوؤں سے پر کھ کر اصل کار فرماوجو ہات پر مبنی تاریخ لکھنا ایک مشکل کام ہوتا ہے۔ ایسی تاریخ کو پڑھنا اس سے بھی مشکل کام ہوتا ہے۔

اِس کتاب میں پاکستان کے علاقے کی تاریخ مختصر اور آسان زبان میں بیان کی گئے ہے تا کہ ہر شعبہ ہائے زندگی سے تعلق رکھنے والا پاکستانی اپنی تاریخ سے بنیادی واقفیت حاصل کر سکے۔ تاریخ کے صرف ان ادوار اور ان زاویوں پر بات کی گئی ہے جن پر تدریسی کتب عام طور پر خاموش رہتی ہیں۔

کتاب کے پہلے ایڈیشن کی کامیابی نے بیہ بات ثابت کر دی ہے کہ ہم لوگ تاریخ کا شعور رکھتے ہیں۔ ہم لوگ تدریسی کتب میں بیان کئے گئے بیانیے کے علاوہ تاریخ کے دو سرے بیانیوں کو بھی پڑھ کر اپنا تاریخی شعور خو د تشکیل دینا چاہتے ہیں۔

یہ بہت خوش آئند بات ہے۔

بیانیہ مخضر اور زبان آسان رکھنے کی خاطر متن میں بہت زیادہ تبدیلیاں نہیں کی گئیں۔ پھر بھی پچھ اضافے اور تبدیلیاں ناگزیر تھیں، جو کر دی گئیں ہیں۔ امیدہے کہ قاری کتاب کی پذیر ائی جاری رکھیں گے۔

مخدوم ٹیپوسلمان ا**پریل201**9ء

### تعارف (پيداي<sup>ړيش</sup>)

یہ کتاب ایک معصوم سوال کا نتیجہ ہے۔بار ہویں جماعت کے ایک کم سن نوجوان نے ایک روز مجھ سے پوچھا کہ ہمارے خطہ ء پاکستان کی تاریخ تو نہایت سنہری ہے۔ہاری تاریخ تو نیک دل، رحمدل، عوام دوست اور جذبہ ء ایمانی سے منور مسلمان حکمر انول سے مزّین ہے، جن کا ہز ارسالہ دورِ حکومت مثالی رہاہے۔ پھر اچانک پاکستان بنتے ہی کیا ہو گیا کہ تاریخ کے دھارے نے اپنارخ ہی پھیر لیا؟ اب اچانک کیوں ہمارے عوام اور حکمر انوں میں جذبہ ء ایمانی منقود ہو گیا ہے، لالجے اور خود غرضی کاراح ہو گیا ہے اور جہالت کا اند ھیر اروز بروز گہر اہو تاد کھائی دیتا ہے؟

اس سوال کی معصومیت سے زیادہ اس کی سچائی نے مجھے سوچنے پر مجبور کیا اور جب نصاب میں پڑھی ہوئی تاریخ کو یادداشت سے کھنگالنے پر جواب نہ ملا تو میں نے تاریخ کی چند مشہورِ زمانہ کتب کا مطالعہ کیا۔ یہ کتب، جن میں سے اکثر کتا بیات کے زیرِ عنوان درج ہیں، تاریخ کی چھے اور ہی کہانی سناتی ہیں۔ تاریخ کی بیہ دو سری کہانی خاکہ تو وہی پیش کرتی ہے جو پہلی کہانی کا ہے، مگر اس میں رنگ بہت مختلف بھرتی ہے۔ یہ رنگ گو کہ نصابی کہانی جیسے شوخ و چنچل تو نہیں، مگر ہمارے حال سے بہت ملتے جلتے ہیں۔

تاریخ کی اس کہانی کومان لیاجائے تو اپناحال پر ایاسا نہیں لگتا بلکہ حال کے تانے بانے ماضی سے ملنے لگتے ہیں۔ سمجھ میں آنے لگتا ہے کہ آج ہم جن حالات کا شکار ہیں وہ کیوں اور کیسے تشکیل پائے؟ ان حالات کوبد لنے کے پچھ راستے بھی سجھائی دینے لگتے ہیں۔

مگر سوال ہے ہے کہ تاریخ کی کونسی کہانی صبح ہے، رنگین یابدرنگ؟ یہی وہ سوال ہے جس کاجواب تلاش کرنے کی جتجو قاری میں پیدا کرنااس کتاب کا مقصد ہے۔

اس کتاب میں ایک مکمل اور مسلسل تاریخ کا بیان نہیں بلکہ ہماری تاریخ کے چند ادوار کے خاکے سے پیش کئے گئے ہیں۔ خاکے بھی مختصر اور ملکے پھلکے رکھے گئے ہیں تاکہ پڑھنے والے کو دقیق محسوس نہ ہوں اور ہر قسم کا قاری آسانی سے ان کا مطالعہ کر سکے۔امید ہے کہ یہ خاکے قاری میں تاریخ کی کڑوی سچائیوں کو کھوج نکا لنے کی وہ سکے۔امید ہے کہ یہ خاکے قاری میں تاریخ کی کڑوی سچائیوں کو کھوج نکا لنے کی وہ تڑپ بیدار کرپائیں گے جو آہستہ آہستہ معدوم ہوتی جارہی ہے اور جس کہ بارے میں میرنے کہا ہے

بار بار اس کے دریہ جاتا ہوں حالت اب اضطراب کی سی ہے

مخدوم ٹیپوسلمان

نومبر2016ء

blog:tsmthinkingloud.blogspot.com

email: lawpakistan123@gmail.com

# تاریخ، حقائق اور کہانی

سب سے پہلے جب انسان کو تاریخ کا شعور ہوا تو اُس نے ماضی یا در کھنا اور این اگلی نسلوں کو پہنچانا شروع کیا۔ تاریخ کو محفوظ رکھنے کا پہلا طریقہ جو انسان نے اپنا یا وہ شاعری تھا۔ نظموں میں تاریخ بیان کرنے کا سب سے بڑا فائدہ یہ تھا کہ ایک طرف تو تھا کُتی کو بڑھا چڑھا کر رومانوی بنایا جا سکتا تھا اور دو سرے شاعری کو یا در کھنا آسان تھا۔ یہ اُن زمانوں کی بات ہے جب ابھی لکھائی ایجاد نہیں ہوئی تھی۔ جب ابھی لکھائی ایجاد نہیں ہوئی تھی۔ جب کھائی ایجاد نہیں ہوئی تھی۔ جب کھائی ایجاد ہوگئ تو ماضی کی کہانیاں نثر میں بھی لکھی جانے لگیں۔ مگر چونکہ لکھائی ابھی در بارتک ہی محدود تھی، اِس لئے لکھی جانے والی تاریخ در باری تاریخ جب اپناماضی شاعری میں ہی بیان کر ناجاری رکھا۔ اس طرح در باری اور عوامی تاریخ کا ظراؤ شروع ہوا۔ در باری تاریخ بادشاہوں اور جنگوں کی کہانیاں بیان کرنے لگی اور عوامی تاریخ عوام کی۔

آہتہ آہتہ جب لکھائی عام ہو گئی توعوامی تاریخ بھی لوک گیتوں سے نکل کر کتابوں میں مقید ہونے گئی۔ چو نکہ دربار کے پاس دولت اور طاقت ہوا کرتی تھی، اس لئے درباری تواریخ کاپلا بھاری رہا۔ چنانچہ صدیوں تک تاریخ کی کتابوں میں بادشاہ اور جنگیں حاوی رہے۔ بیسویں صدی میں یہ شعور عام ہونے لگا کہ قوم کی تاریخ اُس کے حکمر انوں کی کہانی نہیں، بلکہ اُس کے عوام کی کہانی ہوتی ہے۔ اِس طرح تاریخ میں بادشاہوں کے ساتھ ساتھ معیشت، ثقافت، علم، فن اور ادب وغیرہ کی کہانیاں بھی شامل ہونے لگیں۔

پچھلی کئی صدیوں سے تاریخ دانوں نے تاریخ میں سے رومانوی کہانیوں اور حقائق کو علیحدہ علیحدہ کرنانثر وع کر دیا تھا۔ جب حقائق پر کھ لئے گئے تو ہیہ بحث شروع ہوئی کہ آیا تاریخ دان کاکام محض حقائق اکٹھا کرناہی ہے یا اُنہیں آپس میں جوڑ کراور اُن کی تشر سے کر کے ماضی کی کہانی بیان کرنا بھی؟ اِس طرح تاریخ ایک بار پھر ماضی کی کہانی کے طور پر ہمارے سامنے آنے گلی، مگر اِس بار پیہ کہانی حقائق پر مبنی تھی۔ تاریخی حقائق سیدھے سادھے نہیں ہوتے۔ تاریخ دان کو ماضی کے حجمر و کوں میں جھانگ کر گزرے زمانوں کی نبض بکڑنی ہوتی ہے۔ تاریخ کی کہانی بیان کرنے کے لئے تاریخ دان کو تاریخی قوتوں اور تاریخی ساختوں کو سمجھ کر حقائق کو اُن کے تناظر میں رکھناہو تاہے۔ گزرے وقتوں کے قبر ستانوں میں دفن کہانیاں اکھاڑ ا کھاڑ کریڑھنے کے لئے تاریخ دان کو کیاہوا تھا؟ کس طرح ہوا تھا؟ کن وجوہات کی بنایر ہوا تھا؟ کن حالات میں ہوا تھا؟ جیسے بے شار سوال اٹھانے اور ان کے جوابات تلاش کرنے ہوتے ہیں۔

کہاجاتا ہے کہ تاریخ ایک پر دلیں ہے جس کے باسی ہم سے بہت مختلف ہوتے ہیں۔ تاریخ دانوں میں یہ کہاوت اِس لئے مشہور ہے کیوں کہ وہ جانتے ہیں کہ آج کے نقطہ ء نظر سے تاریخی واقعات کو دیکھنے اور پر کھنے سے ہم کبھی بھی تاریخ کی

اصلیت کو نہیں پاسکتے۔اگر ہم سمجھتے ہیں کہ پیچھلی نسلوں کے لوگ اپنے حالات کو اُسی طرح دیکھتے تھے جیسے آج ہم اُن کے حالات کو دیکھ رہے ہیں، توبیہ اپنے آپ کو دھو کا دینے کے متر ادف ہے۔

اینے مضموم عزائم کی جنمیل کے لئے مختلف طبقات کا تاریج کو توڑنامر وڑنا ایک عام امر رہاہے۔ مگر پچھلی نصف صدی میں تار بخ دانوں نے ایسے بہت سے سائنسی اصول وضع کئے ہیں جن سے تاریخ اور دیومالائی داستانوں میں فرق ر کھاجا سکے۔ان میں سے ایک اہم اصول ہے ہے کہ تاریخ کی کوئی بھی کہانی بیان کرتے ہوئے اُن تمام حقائق کوسامنے رکھ کربات کی جائے جو میسر ہیں،نہ کہ صرفاُن حقائق پر بات کی جائے جو آپ کی کہانی سے مطابقت رکھتے ہیں۔ماضی میں ہم دیکھتے آئے ہیں کہ ہر طبقہ اور ہر ریاست، یہاں تک کہ کئی حکومتیں بھی، اپنی مرضی کی نئی نئی تاریخیں بنا کر پیش کیا کرتی تھیں۔الی ہر تاریخ سے وہی نتیجے نکلتے دکھائی دیتے تھے جو وہ طبقہ یا ر ہاست جاہتے تھے۔ایپاکرنے کے دوہی خاص اوزار ہواکرتے تھے۔ایک یہ کہ حجوٹ کے بلندے کو حقائق کہہ کر لکھ دیا جائے،اور دوسر اپیہ کہ صرف وہی حقائق بیان کئے جائیں جو آپ کی داستان کو سہارا دیتے ہوں۔ باقی حقائق کا سرے سے ذکر ہی نہ کیا جائے۔الی دیومالائی تاریخ سے بیخے کاواحد طریقہ یہی ہے کہ تمام کے تمام اہم حقائق سامنے رکھ کر تاریخ دان تاریخ کی کہانی بیان کرے۔ جو کہانی تمام حقائق کوساتھ لے کرنہ چل سکے،وہ تاریخی نہیں، دیومالائی کہانی ہے۔

پھر حقائق اور تاریخی حقائق میں بھی فرق ہو تاہے کہ صرف تاریخی حقائق ہی تاریخ کا حصتہ بنتے ہیں،اور پھر مل کر تاریخ بناتے ہیں جبکہ غیر تاریخی حقائق کو تاریخ

نظر انداز کر دیا کرتی ہے۔ مگریہ فیصلہ کہ کونسی حقیقت تاریخی اہمیت کی حامل ہے اور اسے تاریخی حقائق کی فہرست میں شامل کر کے تاریخ کا حصّہ بننا چاہیے، مکمل طوریر تاریخ دانوں پر منحصر ہو تاہے۔صرف وہی واقعات تاریخ کا حصّہ بنتے ہیں جنہیں تاریخ دان اِس قابل سمجھتے ہیں کہ انہیں تاریخ کا حصّہ بنانے کے لئے درج کر ناضر وری ہے۔ جو واقعات درج نہیں کئے جاتے اور بھُلا دیے جاتے ہیں۔وہ نہ تاریخُ بنتے ہیں اور نہ ہی تاریخ بناتے ہیں۔اُنیسویں صدی میں دنیا بھر کے تاریخ دان اس بات پر متفق نظر آتے تھے کہ تاریخ دان کااصل کام پرانے وقتوں میں و قوع پذیر واقعات سے متعلق اصل حقائق کا کھوج کر کے اُنہیں اکٹھا کر نااور پھر اِس کی ایک مربوط کہانی بیان کر نا ہے۔اِس بات پر تقریباً سب متحد ہیں کہ اس طرح سے اکٹھے کئے گئے تھا کُل پر ہی تاریخ کی اصل کہانی کی بنیاد رکھی جاسکتی ہے۔اِس نظریے میں گو کہ بڑی حد تک صداقت بھی ہے مگر اس زاویے سے ایک تاریخ دان کاسب سے اہم فیصلہ یہ ہو جاتا ہے کہ کونسی حقیقت تاریخی اہمیت کی حامل ہے اور کونسی نہیں؟ یعنی کوئی بھی تاریخ مرتب کرتے ہوئے حقائق کی چھانٹ پھٹک کلیدی کر دار ادا کرتی ہے۔اور ہم دیکھتے ہیں کہ یہ فیصلے کہ کونسے حقائق کسی تاریخ میں شامل کرنے ہیں یانہیں، بذاتِ خود تاریخ کی کہانی پر بے انتہااٹر انداز ہوتے ہیں۔

مثلاً ایک تاریخ کی کتاب جواحمد شاہ ابد الی کے صرف اُس جملے کاذکر کرے گی جو اُس نے شاہ ولی اللہ کی دعوت پر کیا اور جس میں اُس نے پانی پت کی تیسر ی جنگ میں مر ہٹوں کو شکست دی، وہ کچھ بھی اور کھے پنااحمد شاہ ابد الی کو اسلام، مغلیہ سلطنت اور ہندوستان کے لئے رحمت ثابت کرے گی۔ دوسری طرف تاریخ کی وہ کتاب جواحمہ

شاہ ابدالی کے ہندوستان کے تمام دس حملوں اور اُس کی یہاں کی گئی لوٹ مار اور قتل و غارت کے حقائق بھی بیان کرے گی،وہ ابد الی کا کر دار پہلی کتاب سے خاصامختلف پیش کرے گیا۔

اگر کسی علاقے ، زمانے یاواقعہ کے بارے میں ایک ہی نقطہء نظر کی کسوٹی پر حافج کر حقائق درج کئے جاتے رہیں تو کچھ ہی عرصے میں اُس علاقے ، زمانے یاواقعہ کی اصل تاریخ ماضی کے اند هیروں میں گم ہو جائے گی اور ایک نقطہ ء نظر کاعقیدہ تاریخ کے نام پر ہاقی رہ جائے گا۔

\*\*

| 16 | م ادوار | متنازع | ن کیے | پاکستا | تاريخ |
|----|---------|--------|-------|--------|-------|
|    |         |        | _     | ·      | _     |
|    |         |        |       |        |       |
|    |         |        |       |        |       |

## م*ٹریبہ سے گندھارا* (8000)ق-م سے (500) عیسوی

تهذيب

تمام قدیم تہذیبیں دریائوں کے کنارے ہی پروان چڑھی تھیں کیونکہ
زراعت کے لئے پانی دریائوں سے دُور لانے والا نہری نظام بنانے کی سکت اور تکنیک
انسان کے پاس نہ تھی اور نہ ہی اُس وقت وہ زمین کی گہر ائیوں سے پانی تھینچ لانے کی
استطاعت رکھتا تھا۔ چنانچہ عراق کی بابل و نینوا کی تہذیب دریائے دجلہ اور دریائے
فرات کی وادی میں پروان چڑھی، مصر کی فرعونی تہذیب دریائے نیل کی واد کی اور چین
کی شینگ تہذیب نے دریائے زرد کی وادیوں میں نشو و نمایائی۔ اسی طرح ہڑ پہ کی
تہذیب، جسے واد کی سندھ یا مہنجو ڈرو کی تہذیب بھی کہاجا تا ہے، نے دریائے سندھ کی
وادی میں جنم لیا۔

لیکن صرف وافر پانی سے مسئلہ حل نہ ہوا کر تا تھا کیونکہ کسی بھی معاشر ہے میں تمام لوگ کھیتی باڑی نہ کر سکتے تھے۔ کچھ بوڑھے ہوتے تھے کچھ نیچے ۔عور توں نے گھر اور بچوں کی دیکھ بھال کرناہوتی تھی۔ پھر معاشر ہے میں اور بہت سے کام ہوتے سے جن کو کرنے والے لوگ کھیتی باڑی نہ کرسکتے تھے، یانہ کرتے تھے۔ مثلاً پر وہت، جنگجو، کاریگر، حکومتی اہلکار وغیرہ لہٰذا تہذیب اُس وقت پر وان چڑھا کرتی تھی جب قدیم معاشرہ ایس تکنیک ایجاد کرتا جس سے کم کسان زیادہ غلہ اُگاپاتے اور معاشرہ کے بچوں، بوڑھوں، جنگجو کوں، حکومتی اہلکاروں، کاریگروں اور پر وہتوں وغیرہ کو بھی پال سکتے۔

کوئی بھی تہذیب عظمت کی بلندیوں کو تب تک نہ چھوسکتی ہے جب تک وہ دوسری تہذیبوں سے را بطے کا بیر فائدہ ہوتا ہے کہ ایک تہذیبوں سے را بطے کا بیر فائدہ ہوتا ہے کہ ایک تہذیب کے دانشوروں، عالموں اور کاریگروں نے جو جدت حاصل کی ہوتی ہے وہ دوسری تہذیب کے عالم سکھ لیتے ہیں جبکہ اپنی تعلیمات وہ دوسروں کوسکھا دیتے ہیں۔ اس طرح کم وقت اور کم محنت کے ساتھ دونوں تہذیبیں زیادہ ترقی کرلیتی ہیں۔

ہڑپہ

پاکستان میں انسان تقریباً پانچ لا کھ سال سے آباد ہیں۔ اُس زمانے میں انسان غاروں میں رہاکرتے تھے اور پھر کے اوزاروں سے جانوروں کا شکار کرکے اور کھیل وغیرہ کھاکر گزارہ کیاکرتے تھے۔ دیکھا جائے تواُس زمانے کے انسان اور جانور میں کوئی بہت نمایاں فرق نہ تھا۔

ہندوستان میں مختلف قدیمی تہذیبوں نے جنم لیاجن میں ہڑ پہ اور وادی گنگا کی تہذیبیں شامل ہیں۔ ہڑ پہ کی تہذیب پاک وہند کی قدیم ترین تہذیب ہے۔ ہڑ پہ کی تہذیب چو نکہ دریائے سندھ کی وادی میں پر وان چڑھی،اِس لئے میہ پاکستان کے تقریباً تمام علاقے پر محیط تھی جبکہ وادی گنگاکی تہذیب موجودہ ہندوستانی علاقے میں پروان چڑھی۔ یہ بات البتہ قابلِ ذکر ہے کہ وادی گنگاکی تہذیب کازمانہ ہڑیہ کی تہذیب سے ہزاروں سال بعد کا ہے۔

ہڑ پہ کی تہذیب یہاں کے مقامی لو گوں یعنی دراوڑ نسل کی پید اوار تھی جبکہ وادی گنگا کی ویدک تہذیب کی پرورش میں وسطی ایشیاسے آنے والے آریانسل کے حملہ آوروں کابڑا حصہ تھا۔

ہڑ یہ کی تہذیب اتنی پر انی ہے کہ یہ پاک وہند کی پیچان ہے۔ یہاں تک کہ ہند وستان کے تین نام بھارت، ہند وستان اور انڈیاواد کی سندھ کے مر ہمون منت ہیں۔
جب آریانسل کے لوگ وسط ایشیا ئی بر فانی علاقوں سے وادی سندھ اور دیگر ہند وستان پر حملہ آور ہوئے اور فاتح ہموئے توانہوںنے اپنے او تار بھرت کے نام پر اس ملک کانام بھارت رکھا۔

سنسکرت زبان میں دریا کو سندھو کہتے ہیں، جس کی وجہ سے دریائے سندھ کا نام بھی سندھ ہے۔ اسی لفظ کی نسبت سے بیہ علاقہ سندھودیش کہلایا۔ قدیم ایرانی سندھو دیش کو ہندو دیش بولتے اور یہاں سے اس کانام ہندوستان پڑگیا۔ پھر جب سکندر کے ساتھ یونانی یہاں آئے تو وہ ہندو کو انڈوس بولے جو بعد میں انڈیا ہوگیا۔ دنیا کے مختلف علاقوں میں بسنے والے انسان مختلف نسل کے انسان تصور کئے جاتے ہیں۔ ایک نسل کے انسان تصور کئے جاتے ہیں جن میں کوئی ایسی جسمانی خوبی ہو جو دو سری نسل میں نہ پائی جاتی ہو اور یہ خوبی موروثی بھی ہو یعنی والدین سے خوبی ہو وروثی بھی ہو یعنی والدین سے کہ ہم لوگ عام طور پر جلد کے رنگ کو نسل کا مظہر سمجھتے تاریخ بیا کستان کے متنازعہ ادواد یا 19

ہیں۔ مثلاً گورے یور پی یا کالے افریقی مختلف النسل ہیں۔ جبکہ جاپانی لوگ بدن پر بال ہونے بانہ ہونے کونسل کی پیچان جانتے ہیں کیونکہ جاپانی لوگوں کے جسموں پر بال نہیں ہوتے چنانچہ وہ بالوں والے لوگوں کو وحثی اور کمتر جانتے ہیں۔

کالی رنگت، موٹے ہونٹ، گھنگھریالے سیاہ بال اور چیپٹی ناک۔ یہ وہ خواص ہیں جو ہمارے پُر کھوں کی نسل کے نما ئندہ تھے۔ یہی وہ لوگ تھے جو آج سے دس ہزار سال پہلے کی ہڑ پہ کی تہذیب کے معمار تھے۔ آج ہم اپنے دراوڑی (Dravidian) پُر کھوں سے اس لئے مختلف نظر آتے ہیں کہ ان میں وقت کے ساتھ ساتھ وسط ایشیا کے برفانی علاقوں کے سفید فام آریانسل اور تیتے صحر اکوں کے سامی نسل کے عربوں سمیت کئی اور نسلوں کاخون شامل ہو چکاہے۔

ہم اس نسل کے لوگ ہیں جو ہز اروں سالوں سے اس سر زمین پر بستی ہے اور دنیا کی ایک قدیم ترین تہذیب کی بانی ہے۔ مگر اپنے ماضی پر فخر کرنے اور اپنے آباء کی طرح کچھ انو کھا کرنے کے بجائے ہم دن رات اس کو شش میں رہتے ہیں کہ اپنی ثقافت کو ہندو مذہب سے نتھی کر کے اس کے ساتھ اپنے تعلق کا انکار کرتے رہیں اور اس کی جگہ زبر دستی اپنے آپ کو سامی نسل کے عربوں سے ملانے کی کوشش کرتے رہیں یا سفید فام آریا کو ل یا ایسی دو سری نسلوں سے بلاوجہ مرعوب ہوتے رہیں۔

قصہ کچھ یوں ہے کہ زراعت کا آغاز فلسطین کے علاقے میں تقریباً پندرہ ہز ارسال قبل ہوا۔ یہاں سے انسان دریاہائے د جلہ و فرات کی وادیوں میں جابسا جہاں پر آج سے پانچ ہز ارسال قبل اُس نے بابل و نینوا کی تہذیب کی بنیادر کھی۔ کچھ ہی صدیوں کے بعد یہ تہذیبی ترقی مصر تک جائی چی جہاں فرعونوں نے مصری تہذیب کی بنیادر کھی۔ان عربی وافریقی تہذیبوں کے آغاز سے کچھ پانچ ہزار سال قبل وادی سندھ میں ہمارے اجداد موجو دہ بلوچستان کے علاقے مہر گڑھ سے ہڑ پہ کی تہذیب کا آغاز کر پھلے تھے۔ماہرین کا خیال ہے کہ جس وقت مصر میں تہذیب جنم لے رہی تھی اور فرعون اپنا پہلا اہر ام تعمیر کروار ہے تھے اُن دنوں ہڑ پہے صدیوں کی ترقی پر محیط اپنے تہذیبی عروج کی طرف گامزن تھی۔

گویا کہ آج سے پانچ ہزار سال قبل اہر ام مصر تعمیر کئے گئے جبکہ اہر ام مصر سے بھی پانچ ہزار سال پہلے ہڑ پہ کے لوگوں نے تہذیب کی داغ بیل ڈال دی تھی۔

یہ شروعات اسلام آباد کے قریب واد کی سون میں ہوئی جہال دنیا کاسب سے پہلا پھر کا ہتھیار بنا اور زبان کی ابتداء ہوئی۔ یہال سے ترقی منزلیں مارتی ہوئی بولان پاس کے قریب مہر گڑھ سے ہوتی ہوئی سندھ میں مو ہنجو داڑو اور پنجاب میں ہڑ پہ پر منتج ہوئی۔

پاکستان کے علاقے میں انسان آج سے دس ہز ارسال پہلے بھی گھروں میں رہتے اور کھیتی باڑی کرتے تھے۔اُس زمانے میں جب دنیا کے زیادہ تر علاقوں بشمول پورپ اور امریکہ میں لوگ غاروں میں رہا کرتے اور جانوروں کی سی زندگی گزارتے تھے ہمارے آبائو اجداد بلوچستان کے علاقے مہر گڑھ اور گردونواح میں اونی لباس پہن کر سرکنڈوں سے ٹوکریاں بنانے کافن سکھ چکے تھے۔ یہاں تک کہ مٹی سے برتن بنا کر انہیں آگ میں پکاکر مضوط بھی کر لیا کرتے تھے۔ یہاں تک کہ مٹی سے برتن بنا حرائم میں پکاکر مضوط بھی کر لیا کرتے تھے۔ یہ سب سائنس اور آرٹ کی جدت ہمارے اجداد مصری تہذیب کے آغاز سے بھی پانچ ہز ارسال پہلے حاصل کر جدت ہمارے اجداد مصری تہذیب کے آغاز سے بھی پانچ ہز ارسال پہلے حاصل کر

وادئ سندھ کی مصنوعات دور دور تک مشہور تھیں۔خاص طور پر بابل و نینوا کی عراقی تہذیب میں وادی سندھ "میلوہا" کی عراقی تہذیب میں وادی سندھ"میلوہا" کے نام سے جانی جاتی تھی۔اسی لفظ سے ایک طرف لفظ"ملیھا" نکلاجو بعد میں "ملیجچھا" اور پھر"ملیجھ" بن گیا جسے یہاں بعد میں آنے والے آریالو گوں نے مقامی دراوڑوں کے لئے استعال موا۔

دوسری طرف اسی لفظ"میلوہا" سے لفظ"ملی" یعنی کشتی چلانے والا بناجس سے بعد میں لفظ"موہن" بنا۔اسی موہن سے لفظ مو ہنجوڈر وبنا۔"موہن۔جو۔ڈرو" یعنی کہ موہن لوگوں کی پہاڑی۔

ہڑ پہ کے زیادہ تر آثار تو دریافت سے پہلے ہی تباہ ہو چکے تھے جب انگریز سر کارنے بیسویں صدی کے آغاز میں لاہور سے ملتان ریلوے لائن بچھانے کا منصوبہ بنایا۔ ریل کی پٹریوں میں اینٹوں کے روڑے گوٹ کرڈالے جاتے ہیں۔ ساہیوال کے علاقے میں ٹھکے دارنے دیکھا کہ مٹی کی ایک پست قامت مگر میلوں پر پھیلی ہوئی بہاڑی ہے جس کو ذراساہی کھو دا جائے تو مفت کی اینٹیں نگلتی ہیں۔ اس پہاڑی کے پنچ دراصل ہڑ پہ شہر کے کھنڈرات تھے جو انجانے میں ٹھکے دارنے سارے کھو دکھو دکر ریلوے لائن میں بچھا دیئے۔ یہی وجہ ہے کہ ہڑ پہ کے شہر میں کوئی بھی ممارت ثابت نہ میلی، صرف عمارات کی بنیادیں ملیں۔

دوسری طرف مو ہنجو ڈرو کا شہر پورا کا پورا ثابت مل گیا۔ مگر ایک تو ابھی تک اس کے تمام حصوں کی کھدائی مکمل نہیں ہوسکی اور دوسرے زیر آب پانی کی سطح نے آثارِ قدیمہ کے اس بیش بہاخزانے کو بھی تباہ کر ناشر وع کر دیاہے۔

رگ ویدوں کی حمدوں کے مطابق آریادیو تائوں نے وسط ایشیائی بر فانی علا قوں کے لمبے تڑنگے، گورے چٹے اور وحشی جنگجو آریا قبائل کو واد ک سندھ کے لو گوں پر فتح عطا کی جن کوان و حشیوں نے غلام بناکر شو در کانام دیا۔

مگر ماہرین کا خیال ہے کہ ہڑ پہ تہذیب کے زوال اور تباہی کی بڑی وجوہات میں موسم کی تبدیلی، دریائوں کاراستہ بدلنااوریانی کی کمی بھی شامل تھی۔

وادئ سندھ کی تہذیب اپنی ہم عصر مصری وعراقی تہذیبوں سے ڈگنی بڑی تھی۔ یہ پانچ لاکھ مربع میل کے وسیع علاقے پر پھیلی ہوئی ستر اہم شہر وں پر مشتمل تہذیب تھی۔ یہ پاکستان کے چاروں صوبوں کے علاوہ عمان ، افغانستان اور گجرات کاٹھیاواڑ تک محیط تھی۔ اس کے سب سے مشہور شہر پنجاب میں واقعہ ہڑ یہ اور سندھ میں واقع مو ہنجو ڈرو تھے جو چالیس ہزار نفوس کی آبادی پر مشتمل تھے اور 3 میل کے وسیع علاقے پر پھیلے اپنے وقت کے شاید دنیا کے سب سے بڑے شہر تھے۔

ان شہر وں میں ہر بڑی سڑک کے کنارے پولیس کی چیک پوسٹیں تھیں جن کا مقصد شہر یوں کی جان ومال کی حفاظت تھا۔

باوجوداس امر کے کہ اُس زمانے میں ایک سومیل کا فاصلہ طے کرنے میں ہفتوں اور مہینوں لگ جایا کرتے سے کیونکہ گھوڑا ابھی سدھایانہ گیاتھا، پانچ لا کھ مر بع میل کے وسیع علاقے میں پھیلی اس تہذیب کے تمام خطوط یکساں تھے۔ یہاں تک کہ اینٹوں کی بناوٹ، گلیوں کے سائز اور وزن کے باٹ تمام جگہوں پر بالکل ایک سے استعال ہوا کرتے تھے۔ تاریخ دان جیران ہیں کہ اُس قدیم زمانے میں یہ کیونکر ممکن

ہوسکا۔ بیسب ہڑ پہ کی تہذیب اور اُس کے باسیوں لینی ہمارے پُر کھوں کی علم و حکمت کی داستانیں ہیں۔

ہماری تہذیب کی اُٹھان کا اندازہ اس بات سے لگا یا جاسکتا ہے کہ اُس زمانے میں تمام بڑے شہر ایک ہی طرز کے گئے تھے۔ تمام شہر ایک ہی طرز کے مختلف حصول میں بٹے تھے۔

شہر کی تمام شاہر اہیں ایک ہی ناپ کی اور بالکل سید ھی تھیں۔ ہر بڑے گھر میں عنسل خانہ ہوا کر تا تھا۔ گندے پانی کے ذکاس کے لئے ہر گھرسے نالیاں نکلتی تھیں جو کہ ڈھکی ہوئی ہو اکرتی تھیں اور سڑ کول کے کنارے چلتی ہوئی مرکزی گٹر میں جاگرتی تھیں۔

کہاجاتا ہے کہ پہیے والی گاڑی بھی اسی تہذیب نے ایجاد کی کیونکہ دنیا کاسب سے پر انا بیل گاڑی تھلونا نیہیں سے ملاہے۔

وادئ سندھ میں مٹی اور تانیے کے علاوہ بھی کئی دھاتوں سے عمدہ برتن،
زیورات، اوزار اور ہتھیار تیار کئے جاتے تھے۔ ہماری تہذیب نے کپاس سے دھا گااور
اُس دھاگے سے کپڑ ابنانے کا فن ایجاد کیا۔ یہ کپڑ ارنگ کر عراق تک بر آمد کیا جاتا تھا۔
ہڑ پہ کی تہذیب نے خو د سے اپنی ایک اعلیٰ تحریری زبان بھی ایجاد کرر کھی
تھی مگریہ زبان آج تک پڑھی نہیں جاسکی جس کی وجہ سے اس تہذیب کے بہت سے
رازوں سے ابھی تک پر دہ نہیں اُٹھ سکا۔ یہ زبان دنیا کی تمام زبانوں سے ہر طرح سے
منفر داور انو کھی ہے۔ یہاں تک کہ یہ لکھی بھی مسلسل جاتی تھی۔ یعنی پہلی سطر دائیں
سے بائیں، دوسری سطر بائیں سے دائیں اور تیسری سطر پھر دائیں سے بائیں۔

ہڑپہ کی تہذیب کی تمام عمار تیں ایک ہی ترکیب اور ایک ہی تناسب کے ناپ کی اینٹوں سے تعمیر کی گئی ہیں۔ یہاں کے مکانات تہذیب یافتہ زندگی کاعمدہ نمونہ ہیں۔ یہ گھر دومنز لہ تھے جن میں تمام کمرے ایک صحن کے گر دبنائے جاتے تھے۔ کمروں کو ہوا دارر کھنے کے لئے ان میں کھڑ کیاں بھی رکھی جاتی تھیں۔

شہر مختلف قسم کے رہائٹی علا قوں میں بٹے ہوئے تھے۔ نشیبی علا قوں میں جے ہوئے تھے۔ نشیبی علا قول میں حچھوٹے چھوٹے گھر ہواکرتے تھے جن میں غریب عوام رہاکرتی تھی جبکہہ اونچے علا قول میں بڑے بڑے گھر تھے جن میں امر اءرہائش پذیر تھے۔ان گھروں میں ملاز موں کی رہائش کے لئے سرونٹ کوارٹرز بھی ہواکرتے تھے۔

مر داور عورتیں سنگھار کے لئے انواع واقسام کے زیورات استعال کرتے تھے۔ تھے اور چہرے کو دکش بنانے کے لئے غازہ اور سرمے کا بھی استعال کرتے تھے۔ کھیلوں میں ذہنی ورزش کے کھیل بھی شامل تھے اور ایک طرح کی شطرنج بھی کھیلی حاتی تھی۔

بچوں سے بہت محبت کی جاتی تھی اور ان کے لئے کئی قشم کے کھلونے تیار کئے جاتے تھے۔

کھیتی باڑی کے لئے جانور اور مال بر داری کے لئے دوپھیوں اور چار پھیوں والی بیل گاڑی اور کشتی کا استعمال عام تھا۔

یہ بات قابلِ ذکر ہے کہ جبواد کی سندھ میں لوگ بڑے بڑے شہر بسا رہے تھے اور علم وفن کی عظیم تہذیب کوتر قی دے رہے تھے اُس وقت باقی ہندوستان میں تہذیب کانام ونشان نہ تھااور لوگ چھوٹے چھوٹے جنگلی قبیلوں کی شکل میں رہتے ہمارے آ باؤاجداد پُر مغزاور پُرامن لوگ تھے۔وادی سندھ کی تہذیب میں جنگ وجدل،لوٹ مار اور قتل وغارت گری کی کوئی یاد گاریں نہ ملی ہیں۔

عمان

ہڑپہ کی تہذیب سلطنت عمان تک پھیلی ہوئی تھی۔ پاکستان اور عمان کے در میان ہے در میان ہے جو پاکستان کے ساتھ جڑا ہوا نہیں اور پھر بھی وادئ سندھ کی تہذیب کا حصہ رہاہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ ہماری تانبے کی مصنوعات کی عراقی تہذیب میں بڑی مانگ تھی اور عمان میں تانبے کے بے شار ذخائر سے ۔ سمندر پار کا علاقہ عمان ، جو کہ بلوچستان کے گوادر کے ساحل سے کوئی تین سو میل کے فاصلے پر واقعہ ہے اس تہذیب کا حصہ بن گیا تھا۔

سلطنت عمان سے ہمارار شتہ ہڑپہ کی تہذیب کے زمانے سے 1958ء تک رہا جب تک گوادر عمان کا حصہ تھا۔

گوادر، جو کراچی سے کوئی پانچ سومیل جبکہ ایران سے محض ایک سومیل دور ہے، ہڑ پہ کی تہذیب کے تباہ ہونے کے بعد ایران کے عظیم شہنشاہ سائر سِ اعظم اور بعد میں سکندرِ اعظم کے جرنیلوں کے زیرِ حکومت رہا۔ سائر س کے زمانے میں ایرانی اس علاقے کو محصل کھانے والوں کاعلاقہ لیتی "ماہی خوراں" کہا کرتے تھے جس سے مکران کانام ماخوذ ہے۔

303 قبل مسے میں بلوچی لو گوں نے مکران / گوادر کاعلاقہ یونانیوں سے واپس حاصل کرلیا۔

مکران کاعلاقہ ، جو کہ گوادر سے ملحقہ ہے ، حضرت عمرؓ کے دورِ خلافت میں سنہ 643عیسوی میں مسلمان عرب فوج نے فتح کر لیااور تقریباً دوسوسال تک ہیہ عربوں کے زیر تسلط رہاجس کے بعد بلوچیوں نے اسے دوبارہ فتح کرلیا۔سلطنت ِامیبہ کے اکثر باغی مکران کے علاقے میں آ کر حیوب جایا کرتے تھے۔ایساہی ایک باغی الافی اور اُس کا گروہ تھاجو بعد میں سندھ / دیبل کے راجہ داہر کی فوج میں شامل ہو گیا تھا۔ جب امیہ گورنر / جرنیل حجاج بن یوسف نے 712 عیسوی میں اپنا کمانڈر محد بن قاسم دیبل پر حملہ کے لئے بھیجاتوالا فی اور اُس کا گروہ راجہ داہر کی فوج کا حصہ تھے۔ 1783ء میں مکران / گوادریر خان قلات کی حکومت تھی۔اُس وقت عمان کے سلطان تیمور کواس کے بھائی نے بے دخل کر دیا۔سلطان بھاگ کر بلوچیتان آگیا اور خان قلات سے مد د مانگی۔خان نے مکر ان / گوادر کاعلاقہ عمان کے سلطان کو عارضی طور پر دے دیا کہ وہ یہاں حکومت کرے، ٹیکس کے ذریعے خزانہ جمع کرے ۔ فوج تیار کرے اور عمان کی سلطنت دوبارہ حاصل کر نے کے بعد مکر ان / گوا در خان قلات کو واپس کر دے۔ مگر جب سلطان نے عمان کی حکومت دوبارہ حاصل کر لی تو مکران اینی سلطنت میں شامل کر لیا۔ اس بات پر بلوچیوں اور سلطنت عمان میں چیقلش ر ہی۔ آخر کار انگریزوں نے سلطان عمان سے رعایتیں حاصل کرکے مکران / گوادر عمان کو دیے دیا۔

1958ء میں حکومت پاکستان نے مکر ان / گوادر کاعلاقہ حکومت عمان سے ساڑھے پانچ ارب روپے میں خریدا۔ صوبہ بلوچستان کا حصہ مکر ان بہر حال 1977ء میں بنایا گیا۔ ہڑ پہ کی تہذیب میں ہمارے ہزرگوں کے مذہبی عقائد کے بارے میں پوری
معلومات ابھی تک حاصل نہیں ہو سکیں۔ اُس کی ایک وجہ بیہ ہے کہ مو ہنجو ڈرومیں جو
عبادت گاہ تھی اُس کے اوپر بعد کے زمانوں میں ایک بدھ سٹویا تعمیر کر دیا گیا تھا۔ اس
سٹویے کو ہٹا کر کھدائی کرنے کا فیصلہ اب تک کوئی نہ کر سکا ہے۔ دو سری طرف ہڑ پہ
کے قدیم شہر میں جس جگہ عبادت گاہ تھی وہاں آج کے شہریوں نے اپنا قبر ستان بنار کھا
ہے۔ لہذا وہاں پر کھدائی کرنے پر کفر کے فتوے لگ جانے کا اندیشہ ہے۔

تاریخ دانوں کے اندازے کے مطابق حضرت ابراہیم سے تقریباً ایک ہزار سال قبل ہڑیہ کی تہذیب میں اوسط عمر تیس سال تھی اور ہمارے آبا و اجداد اپنے مر دوں کو بڑے اہتمام سے قبروں میں دفنایا کرتے تھے۔ مُر دے کا چہرہ آسان کی طرف اور سرشال کی جانب ر کھاجاتا تھا۔ اس کے علاوہ مُر دے کے ساتھ قبر میں ضرورت کی مختلف اشیاء بھی دفنائی جاتی تھیں جس سے معلوم ہو تا ہے کہ حیات بعد از موت کے عقائد رائج العام تھے۔

وادی سندھ میں باد شاہت نہیں تھی۔ شاہی نظام کومذ ہبی نظام نے پہنچ ہی نہ دیا تھا۔ وادی سندھ میں پروہت ہی طاقت کا اصل سرچشمہ تھے۔ پوری تہذیب مذہبی علماء کے تابع تھی۔ جب ہماری تہذیب پروان چڑھ رہی تھی تو بہت اعلی، علمی اور جدید تھی۔ جب کافی ترقی ہو چکی اور دولت کی فراوانی بھی ہو گئی تواس سے پہلے کہ باد شاہت تمام دولت پر قبضہ کر لیتی، مذہبی جماعت نے حاکمیت پر قبضہ کر لیا۔

ہم ازل سے ایک نیک اور امن پسند قوم ہیں۔مذہبی پر وہتوں نے ہماری نیکی

کافائدہ اُٹھایا اور ہمارے بزرگوں کو دیو تائوں کی خواہشات، اُن کی خوشی اور ناراضگی اور عیات بعد از موت کے جھمیلوں میں ایسااُلجھایا کہ ساری قوم دیو تائوں کی خوشی کے چکر میں این جدت اور ترقی تیاگ کرسب کچھ تباہ کر بیٹھی۔

مذہبی پنڈتوںنے ایسا جال بچھا یا کہ کسی بھی قشم کی طاقت استعال کئے بغیر ساری قوم دیو تاکوں کو چڑھاو کوں کے نام پر بے شار دولت ان پر وہتوں کے حوالے کر دیا کرتی۔

مذہبی ٹھیکیدار ہمیشہ علم، آگہی اور جدت کے مخالف ہوتے ہیں کیونکہ علم پیدا کرنے والی جدید خیالات کی متلاشی قومیں کبھی بھی مذہبی پنڈتوں کے دام میں نہیں آتیں۔لہذاواد کی سندھ کے پروہتوں نے بھی شدت پسندانہ اور سوچ مخالف اندھے اعتقاد پر مبنی عقائد ساری تہذیب میں اچھی طرح پھیلا دیئے۔

نتیجہ بیہ ہوا کہ وہ ترقی جو ہمارے آباءنے صدیوں کی علم دوستی کی بدولت ماصل کی تھی وہ پر وہتوں کے چکر میں پڑکر دہائیوں میں جاتی رہی۔ آہستہ آہستہ نوبت یہاں تک پہنچ گئ کہ مزید ترقی مکمل طور پر رُک گئی اور پھر وہ تہذیبیں جو ہم سے پیچے تھیں آگے نکل گئیں اور انحطاط کا شکار ہوتے ہوتے ہڑ یہ کی تہذیب ایک دن نیست و نابود ہوگئی۔

آريا

آریالوگ آج سے قریب چھ ہز ارسال قبل خوراک کی تلاش میں اپنی جنم بھومی یعنی وسطی ایشیاسے نکلناشر وع ہوئے اور اگلے کئی ہز ارسال تک دنیا کے مختلف علاقوں میں جاکر پہلے لوٹ مار اور پھر حکومتیں کرتے رہے۔

یورپ میں بیہ لوگ جر منی تک گئے اور پھر وہیں بس گئے۔راستے میں بیہ افغانستان، ایران، عراق اور ترکی وغیرہ میں بھی بستے گئے۔لفظ ایران آریاسے ہی نکلا ہے اور قدیم فارسی سنسکرت سے بہت ملتی جلتی زبان تھی۔

وسدی ایشیا کے بیہ آریا لوگ آج سے چار ہز ارسال قبل ایران اور افغانستان سے ہوتے ہوئے ہندمیں پاکستان کے راستے ہی داخل ہوئے۔ چو نکہ اُس زمانے میں سارے ہندوستان میں ایک ہی تہذیب تھی جو کہ پاکستان میں بس رہی تھی اس کئے آریانے پاکستان پر حملہ کیا۔ یہ ہڑیہ کی تہذیب کے زوال کازمانہ تھا۔ یہاں کے لوگ تہذیب یافتہ اور امن پسند تھے جبکہ آریا بھو کے ،لڑاکے اور جنگلی تھے لہذاوہ جیت گئے اور مو ہنجوڈرواور ہڑیہ سمیت وادی سندھ کے تمام شہر نیست ونابود کر دیئے۔ كيونكه آريالوگ تهذيب يافته نه تتھ لہذاان كوشهر وں ميں رہنے كى تميز نه تھى چنانچہ بيہ لوگ شہر وں کو تباہ کرنے کے بعد پنجاب اور سندھ کے جنگلوں میں بستے گئے۔ یہاں سہ لوگ گائوں بناکر لکڑی اور مٹی کی جھو نپر ایوں میں رہا کرتے تھے۔ان لو گوں کواپنے شهر بسانے، علم حاصل کرنے اور اپنی تہذیب جو کہ وادی گنگا کی ویدک تہذیب کہلاتی ہے، کی بنیادر کھنے میں مزید ایک ہزار سال لگ گئے۔اب وہ زمانہ آ گیاجب سکندراعظم ہندوستان پر حملہ کرنے والا تھا۔

آریانسل کے لوگ گورے چے اور لمبے تڑنگے تھے۔ چونکہ یہ وسطی ایشیا کے بر فانی علا قول کے رہائش تھے جہاں صحر اکول کی طرح خوراک نایاب ہوتی ہے اس لئے یہ بڑے جنگجو بھی تھے۔ مشہور امر کمی تاریخ دان وِل ڈیورانٹ کے مطابق جب بیہ وادی سندھ میں وار د ہوئے قوتہذیب سے نہ آشاتھے اس لئے منافق بھی نہ تھے۔ للہذا ان کی زبان میں جو لفظ" جنگ وجدل" کے لئے استعال کیاجا تا تھااس کے معنی تھے "مزید مویشیوں کی طلب۔"

ہندوستان میں بیہ لوگ شالی جانب سے حملہ آور ہوئے اور مقامی دراوڑ نسل کے لوگوں کو جنوبی ہندوستان میں د حکیل دیا۔ آریائوں کی فنچ کی ایک وجہ یہ تھی کہ وہ جنگ کے لئے گھوڑے استعال کرتے تھے جبکہ وادئ سندھ میں گھوڑا ابھی سِدھایانہ گیا تھا۔

لہذاہم دیکھتے ہیں کہ شالی ہندوستان و پاکستان کے لوگ گورے، بڑی کا تھی کے اور تیکھے نین نقش کے حامل ہیں نسبتاً جنوبی ہندکے لو گوں کے جو چھوٹی کا تھی، کالے رنگ اور چوڑے ناک کی وجہ سے ممتاز ہیں۔

کہاجا تاہے کہ یہ آریالو گوں کی آمداور شالی ہند میں بس جانے کے بعد ہی ہوا کہ شالی ہندا چھے جنگجواور حکمر ان پیدا کرنے لگاجب کہ تمام فنکار اور فلسفی جنوبی ہند میں پیداہوئے۔

وادی سندھ اور باقی ہندوستان میں رہنے والے دراوڑوں کو آریا قوم نے جنوبی ہند میں دھکیل دیا اور جو شال میں رہ گئے اُن کو غلام بنا کر شودریا اچھوت بنادیا۔

اس ڈرسے کہ چوڑی ناکوں والے کالے اچھوت، جو کہ ہندوستان میں بہت زیادہ تعداد میں تھے، ستواں ناک والے آریا کوں کی نسل نہ خراب کر دیں، شادی کے اصول وضع کئے گئے جن میں سب سے سخت اصول میہ تھا کہ آریا نسل کے فردکی شادی کسی بھی صورت شودر نسل میں نہ ہوسکتی تھی۔

یہی شادیوں کے اصول وقت کے ساتھ ساتھ بڑھتے گئے اور ہندومت میں

ذات برادری کی رسموں کی وجہ بنے۔

مقامی دراوڑوں کو محکوم بنانے کے بعد حکمر ان آریائوں نے ان کو دو حصوں میں بانٹ دیا۔ جو مقامی ہندومت قبول کر لیتے اُن کے لئے سب سے نجلی ذات مخصوص سخی جس کانام"شودر" تھا۔ جبکہ وہ مقامی جو آریائوں کا مذہب بھی قبول نہ کرتے تھے اُنہیں کوئی ذات الاٹ نہ کی جاتی تھی۔ یہ لوگ ذات سے باہر شھے لہٰذاان سے کسی قسم کامیل جول نہ رکھا جا سکتا تھا۔ ایسا کر ناہندود ھرم کے خلاف تھا۔ یہ لوگ آگے چل کر "اچھوت" کہلائے کہ یہ ایسے پلید انسان بن گئے جنہیں چھولینا بھی گناہ تھا۔ ان اچھوتوں کا مزید استحصال کرنے اور اُنہیں لوٹے، مار بھگانے اور قتل کرنے کی خاطر آریا نہیں کافر، آریا دیو تاکوں کا گستانے اور واجب القتل تک تھم راتے تھے۔ آریا انہیں کافر، آریا دیو تاکوں کا گستانے اور واجب القتل تک تھم راتے تھے۔ جب انگریز یہاں آئے تو بہت سے شو در اور اچھوت لوگ عیسائی ہوگئے۔ لہٰذاہم دیکھتے ہیں کہ ہمارے ہاں بہت سے مقامی عیسائی کالی رنگت اور چیٹے ناک رکھتے ہیں۔

ویدوں اور رامائن کے زمانے میں، لیمنی آج سے قریب تین ہزار سال قبل ہندومت میں سب سے اونچی ذات گھشتری لیمنی جنگجولو گوں کی ذات تھی اور برہمن دوسرے درجے کی ذات سمجھی جاتی تھی۔ مگر وقت کے ساتھ ساتھ پنڈ توں نے مذہب کوالیا اُلجھا یا اور اس وقت کی واحد پڑھی لکھی ذات ہونے کے ناطے تاریج کو الیا توڑ مروڑ کر پیش کیا کہ چند ہی صدیوں میں برہمن ہندومت کی اعلیٰ ترین ذات بن گئ اور حرام حلال سے لے کر جنگ کرنے تک کے تمام فیطے ان کی مرضی سے ہونے لگے۔ ترام حلال سے لے کر جنگ کرنے تک کے تمام فیطے ان کی مرضی سے ہونے لگے۔ تریالوگ جب ہندوستان میں داخل ہوئے توا بینے ساتھ کچھ قبائلی مذہبی

رسومات اور اپنے دیو تا بھی لائے۔ گریہاں آگر انہوں نے ایک نئے اور دنیا کے بڑے مذہب" ہندومت" کی شروعات کیں۔

آریا لوگوں نے یہاں ہندومت کی جوسب سے پرانی مذہبی کتب تحریر
کیں، جواُن کے عقیدے کے مطابق الہامی اور بے حدمقدس کتب ہیں وہ" وید" کہلاتی
ہیں۔ ویدوں میں سب سے پرانی اور سب سے مشہور" رگ وید" ہے جس کے معنی ہیں
«علم کی تعریف" ہے آج سے تین ہزار سال قبل سنسکرت زبان میں لکھی گئی تھی۔
پرانے زمانے میں بر ہمن ویدوں کو حفظ کرکے سینہ بہ سینہ محفوظ کرتے اور اگلی نسلوں
تک پہنچاتے اس لئے ویدوں کی زبان زیادہ ترشاعر انہ اور متر نم ہواکرتی تھی۔
رکھنے میں آسانی رہے ۔ یہ سلسلہ لکھائی کے عام ہونے سے پہلے ہزاروں سالوں تک
علتارہا۔

ویدول میں اسی بات پر خصوصی توجہ دی گئی ہے کہ دنیاا یک عارضی ٹھکانہ ہے لہٰذاانسان کو اپنی آخرت کی فکر کرنی چاہئے۔ نیزیہ کہ دنیا میں افضل ترین کام "حقیقت" کی تلاش ہے جس کو پانے کے بعد ہی انسان جنت میں داخل ہوسکے گا۔ ویدول کے علاوہ آریائول نے اور بھی مقدس مذہبی کتابیں لکھیں جن میں مہابھارت کا ایک مہابھارت کا ایک حصہ یاسورۃ ہے۔

مہابھارت کی کتاب دراصل ایک لاکھ شعروں یا آیات پر مشتمل طویل نظم ہے۔ جس میں ایک مذہبی اور اخلاقی واقعہ کابڑاعمہ ہبیان ہے۔ مطابق یا نچ " یانڈو" بھائیوں کی ایک مشتر کہ بیوی

" درویدی" تھی۔ ہندوستان اور نیپال کے سرحدی علاقوں میں آج بھی ایسے قبائل بستے ہیں جن میں کئی آدمیوں کی ایک مشتر کہ بیوی ہوتی ہے یادوسرے لفظوں میں ایک عورت کے کئی خاوند ہوتے ہیں۔

یہ" پانڈو" بھائی اپنے ایک سو ( 100)"کورو" چچیر سے بھائیوں سے جوئے میں تیرہ سال کے لئے اپنی بیوی اور سلطنت ہار جاتے ہیں۔ پانڈویہ شرط پوری کرتے ہیں۔ گرجب تیرہ سال بعد" پانڈو" بھائی اپنے چچیر سے"کورو" بھائیوں سے اپنی بیوی اور سلطنت واپس مانگتے ہیں تو"کورو" بدنیت ہو کر مکر جاتے ہیں۔ یہاں سے مہابھارت 'پدھ لینی ہندوستان کی عظیم جنگ کی کہانی شروع ہوتی ہے۔ مہابھارت اسی جنگ کی کہانی شروع ہوتی ہے۔

بھگوت گیتا یعنی خدا کا گیت سات ہز ار شعر وں یا آیات پر مبنی مہابھارت کا ایک حصہ یاسورۃ ہے۔اس میں بیان کیا گیاہے کہ جنگ سے پہلے کس طرح مہاراج کر شن پانڈ و بھائی ارجن کو فلسفیانہ زندگی اور مذہبی جنگ یاجہاد کا سبق دیتے ہیں۔

آریاساج میں جنگ کے بعد لوٹ مار کا سامان مالِ غنیمت کے طور پر با نثاجا تا۔ ہاری ہوئی قوم کے آدمیوں اور بچوں کو غلام جبکہ عور توں کو کنیزیں بنالیاجا تا۔

آریانسل کی آمد سے پہلے واد کی سندھ میں عورت کابڑامقام تھا۔ یہ دیوی ماتا ہی تھی جوز مین سے خوراک پیدا کرتی تھی اورا گلی نسل کو جنم دیتی تھی۔ نسل مال سے چلتی تھی اورا گر کسی قبیلے میں زیادہ شادیوں کارواج تھاتو عورت کو اجازت تھی کہ وہ ایک وقت میں کئی خاوند پال سکتی نہ کہ مر دے مال کی عظمت، بہن اور بیٹی سے پیار اور بیوی سے شریک حیات کے جذبات اسی ورثے کا حصہ ہیں۔

جب آریایہاں وار دہوئے تو ہمارے دراوڑ پُر کھوں کو غلام اور شو در بناکر نئے معاشر تی اصول وضع کئے جن کے مطابق نسل باپ سے چلنے لگی، جبکہ عزت جنگجو اور پروہت کے حصے میں آئی۔ چو نکہ اِن پیشوں میں عورت شامل نہ تھی لہذا حقیر کھہری اور ایک سے زیادہ شادیاں کمرنے کاحق بھی مر د کو ملا۔

رگ وید جو پاکستان کے علاقے میں لکھی گئی، دیو تاسے دعاکرتی ہے کہ نیک لوگوں کو بیٹے عطاکرے۔ آریاساج میں بیٹے طاقت اور عزت کی دلیل تھے اور باپ کی جائیداد صرف بیٹوں ہی کو وراثت میں ملتی تھی۔ چو نکہ مرتے دم تک مر دہی اپنے خاندان کا سر براہ ہو تا تھالہٰذااُس کے جیتے جی اُس کے تمام بیٹوں اور ان کے بیوی بچوں کو اُس کے گھر میں رہنا پڑتا تھا۔ اس طرح سے خاندانی زمین زیادہ عرصے تک اکٹھی رہتی تھی اور خاندان ہی سے ہل جو تنے کے لئے زیادہ مر د میسر آ جاتے تھے۔ یہ بڑے خاندانوں میں رہنے کی روایت ہمارے ہاں آج تک چلی آر ہی ہے۔

ویدوں کے مطابق ہررات شیطانی دیو تاور تراسورج سمیت زمین اور تمام زندگی کواپنی کالی لیسٹ میں لے لیتا ہے۔ جب اِندر دیو تا کو پیۃ چلتا ہے تو وہ روزانہ جاکر شیطانی دیو تا سے لڑتا ہے اور اسے شکست دے کر اُس کا کالا پر دہ پھاڑ دیتا ہے جس سے صبح ہو جاتی ہے۔ اس جنگ میں اِندر دیو تا کو تقویت پہنچانے کے لئے بر ہمن ہر روز فخر کے وقت اشلوک پڑھتے ہیں۔

يبودي

بائبل کے عہد نامہ عتیق کے مطابق توریت کی کتاب پیدائش میں درج ہے کہ حضرت ابراہیم عمراق میں بصرہ کے قریب واقع شہر اُر (Ur) کے باسی تھے۔خدا نے آنہیں فلسطین عطاکیا اور ہندگی کی نشانی کے طور پر اپنی نسل کاختنہ کرنے کا تھم دیا۔
ماہرین کاخیال ہے کہ حضرت ابر اہیم می کازمانہ آج سے چار ہزار سال قبل کا
ہے۔ یہ وہ وقت تھاجب کہ ہڑ پہ کی تہذیب اپنی ہزاروں سالہ مدت پوری کرکے زوال
پذیر تھی اور پاکستان میں آریاؤں کی آمد کی ہلکی پھلکی شر وعات ہور ہی تھیں۔
پھر جب حضرت موسی میہودی قوم کو فرعونِ مصرکے چنگل سے نکال کر
لائے تو یہ زمانہ آج سے تقریباً سوا تین ہزار سال پہلے کا ہے۔ اس وقت پاکستان میں
دراوڑوں کو شکست دے کر آریا اپنی حکومتیں قائم کر چکے تھے اور وید لکھے جارہے

پھریہ حضرت ابراہیم گی جنم بھومی عراق کاہی بادشاہ نبو کد نضر تھاجس نے 587 قبل مسے میں پروشلم میں تعمیر شدہ پہلا ہیکل سلیمانی تباہ کر دیااور تمام یہودیوں کو غلام بناکر عراق لے گیا۔اسی بادشاہ نے بابل کے تاریخی معلق باغات بھی تعمیر کروائے تھے۔

تقریباً آدھی صدی بعد ایرانی شہنشاہ کورشِ اعظم نے جب عراق اور فلسطین فنج کئے تو یہو دیوں کو آزاد کرکے فلسطین واپس جانے کی اجازت دی اور آتش پرست ہوتے ہوئے بھی اپنے خرچے پر فلسطین میں دوسر اہیکل سلیمانی (سلیمان کامندر) تعمیر کروایا۔ اِسی وجہ سے یہودی ایرانیوں سے بے حد متاثر ہو گئے تھے۔ آتش پرستی ایران کاہز اروں سالہ پر انامذ ہب تھا جس میں خد ااور شیطان کی لڑائی کے لئے میدان جنگ دنیا تھی، اور آتش پرستوں کو دن میں پانچ بار ایک خاص طرف مُنہ کرکے آگ کی عبادت کرنی ہوتی تھی۔ مزید بر آں، ہر عبادت سے پہلے پاک ہونے کے لئے ہاتھ پیر عبادت کرنی ہوتی تھی۔ مزید بر آں، ہر عبادت سے پہلے پاک ہونے کے لئے ہاتھ پیر

اور مُنه بھی دھوناہوتے تھے۔

اسی کورشِ اعظم کا جانشین شہنشاہ دارا تھا جس نے 516 قبل مسے میں پاکستان فتح کر کے اسے سلطنت ِایران میں شامل کر لیا۔

ايران

اُن دنوں جب نیپال کے پیدائثی گوتم بدھ اُتر پر دیش میں بدھ مت کی تعلیم دے رہے تھے اور بہار کے سپوت مہاویر وہاں جبین مت کی روشنی پھیلار ہے تھے ایر انی شہنشاہ دارانے 516 قبل مسے میں تقریباً تمام پاکستان فٹح کر کے سلطنتِ ایر ان کا حصہ بنالیا۔ چنانچہ چالیس سال بعد جب دارا کے بیٹے اخسویر س (Xerxes) نے یونان پر حملہ کیا تواس جنگ میں اُس کی فوج کے پاکستانی تیر اندازوں کے دستے نے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔

پاکستان ایر انی سلطنت کا بیسوال صوبہ بنادیا گیااور تاریخ قدیم ایر ان سے پتا چاتا ہے کہ پوری ایر انی سلطنت کا بیسب سے امیر صوبہ تھا، جو سکندرِ اعظم کے ایر ان اور یا کستان کی فتح تک قائم رہا۔

عظیم ایرانی شہنشاہ کورش /سائر ساعظم نے ایران کے ساتھ عراق اور
یونان بھی فنچ کر کے اپنی سلطنت میں شامل کر لئے تھے۔ جب اُس کے جانشین دارا نے
پاکستان کو بھی ایر انی سلطنت کا حصہ بنالیاتو پاکستان کارابطہ ایرانی، عراقی اور یونانی
تہذیب سے بھی ہو گیا۔ ایرانیوں نے نہ صرف پاکستان کارابطہ صدیوں بعد ایران،
عراق اور یونان کی عظیم تہذیبوں سے کروایا بلکہ تحریری زبان بھی متعارف کروائی جو
ہڑیہ تہذیب کی تناہی کے بعدسے ناپید تھی۔

اس طرح ہم دیکھتے ہیں کہ سکندر کی آمد کے وقت ایک بار پھر پاکستان علم و فن میں باقی ہندوستان سے کہیں آگے تھااور خاص کر ٹیکسلا کی یونیور سٹیاں یونان تک مشہور تھیں۔

سكندر

علم کی عظمت بر قرار رکھنے کی خاطر 399 قبل مسے میں زہر کا پیالہ پینے والے عظیم یو نانی فلسفی سقر اط کا شاگر دھا افلا طون۔ افلا طون کے فلسفے کے سکول، جس کا نام اکیڈ می تھا، میں علم حاصل کرنے والے فلسفی ار سطو کا شاگر دسکندریو نانی جب دنیا فتح کرنے فکا توعراق سے ہوتا ہوا ایران آن پہنچا۔

330 قبل مسے میں سکندرنے ایران فٹح کرلیا جس کے ساتھ ہی بلوچتان اور خیبر بھی اُس کے تصرف میں آ گئے۔ پنجاب اور سندھ کی ریاستیں اب تک ایران سے بغاوت کرکے آزاد ہو چکی تھیں۔

ایران فتح کرنے کے بعد سکندر نے پنجاب کارُخ کیااور 326 قبل مسے میں شیکسلا کی راجد ھانی پر حملہ آور ہوا۔ یہاں کے راجہ نے لڑے بغیرہار مان لی کیونکہ سکندر کی فوج بہت بڑی تھی۔ یہاں سے سکندر پنجاب کے ایک بڑے راجہ پورس پر حملہ آور ہوا۔ سکندر اور پورس کی فوجوں کاسامنا ضلع گجرات کی تحصیل منڈی بہائوالدین میں ہوا۔ سکندر اور پورس کی فوجوں کاسامنا ضلع گجرات کی تحصیل منڈی بہائوالدین میں ہوااور گھمسان کارُن پڑا۔ پچھ ماہرین کا خیال ہے کہ سکندر جیتا جبکہ پچھ ماہرین سجھتے ہیں کہ جنگ راجہ پورس جیتا۔ بہر حال اس بات پر سب متفق ہیں کہ اس جنگ کے بعد بین کہ حکمر ان راجہ پورس ہی رہااور پورس اور سکندر دوست بن گئے۔ پنجاب کا حکمر ان راجہ پورس ہی رہااور پورس اور سکندر کو عراق کے علاقے میں کفن میں اس جنگ کے طاح میں کفن میں سکون میں سال بعد سکندر کو عراق کے علاقے میں کفن میں

لپیٹ دیا گیا۔

راجہ پورس سے جنگ سے پہلے کچھ دن سکندر نے ٹیکسلامیں گزارے۔ یہال اُس نے جو کچھ دیکھاوہ ہمیں اُس وقت کے پاکستان کے بارے میں کافی کچھ بتا تاہے۔ مثلاً اُس نے دیکھا کہ ٹیکسلا کے لوگ ایرانی پارسیوں یعنی آتش پرستوں کی طرح اپنے مُر دوں کو گیدھوں کے آگے ڈال دیتے تھے۔ شاید اُن کا خیال تھا کہ یہ طریقہ لاش کو آگ میں جلاد سے یامٹی میں دباکر کیڑے مکوڑوں کی خوراک بنانے سے بہتر تھا۔

اسی طرح سکندرنے دیکھا کہ ٹیکسلامیں جوان لڑکیوں کابازار سجنا تھاجس میں وہ شریف خاندان جو غربت کی وجہ سے اپنی بیٹیوں کو جہیز نہ دے سکتے تھے ، اپنی نیک اور پاکباز بیٹیاں بیچنے پر مجبور ہو جاتے تھے۔

موربير

موریہ سلطنت جو ایک سوچالیس سال تک ہندوستان اور پاکستان پر حکومت کرتی رہی سکندرِ اعظم کے ہندوستان سے لوٹے ہی 322 قبل مسے میں وجو د میں آگئ تھی۔اس کا بانی عظیم شہنشاہ اشوکِ اعظم کا دادا چندر گپت موریہ تھا۔

چندر گیت موریه کاوزیراعظم کوتلیه چانکیه وادئ سنده کاایک بر جمن تھا۔ چانکیه کی سیاست پر لکھی کتاب"ارتھ شاستر" دنیا کی عظیم کتابوں میں شارہوتی ہے اور کہاجا تاہے کہ جواہر لال نہرواور چواین لائی سمیت دنیا کے کئی عظیم رہنمااس کے بے حد مدح تھے۔

چانکیہ اور چندر گیت کی ملا قات کے بارے میں بھی دلچیپ کہاو تیں مشہور

ہیں۔ کہتے ہیں کہ جوانی میں چندر گیت ایک جنگ ہار کر جنگلوں میں جاچھیا۔ ایک دن اُس کا گزر جنگل کے ایسے علاقے سے ہواجہاں ایک کٹیا بنی ہوئی تھی۔

اس کٹیامیں ایک رِشی /جو گی رہتا تھا۔ چندر گیت نے اُس کے ہاں پناہ لے لی۔ا گلے دن چندر گیت نے ویکھا کہ رِشی کٹیا کے آس یاس یانی ڈال رہاہے۔چندر گیت کے دریافت کرنے پر اُس نے بتایا کہ اُس کی کٹیا کے ارد گر دبہت سی جنگلی گھاس اُگی ہوئی تھی جواُس کے یائوں میں زخم کر دیتی تھی۔اس پر چندر گیت نے حیرت سے یو چھا کہ بابا پھر گھاس کا ٹنے کے بجائے اُسے یانی کیوں دے رہے ہو؟ تورِشی نے مسکر اکر کہا کہ بیٹا یہ چینی ملایانی ہے۔ یہ یانی زمین میں جذب ہو جائے گا اور یہ چینی گھاس کی جڑوں میں بیٹھ جائے گی۔ یہ چینی جب کیڑے مکوڑے کھانے آئیں گے توساتھ ہی گھاس کی جڑیں بھی کھا جائیں گے اور گھاس خو دبخو د مر جائے گی۔اُسی دن چندر گیت نے فیصلہ کر لیاتھا کہ بادشاہ بننے کے بعداسی عقلمندرِ شی،جس کانام کو نلیہ جانکیہ تھا، کو اپناوزیر اعظم ينائے گا۔

305 قبل مسے میں چندر گیت موریہ نے یانچ سوجنگی ہاتھیوں کے عوض ایران کے حکمران یونانیوں سے پنجاب کاعلاقہ خریدلیا۔ چندر گیت کے یوتے اشوکِ اعظم کی سلطنت میں تقریباً سارایا کستان شامل تھا۔ اشوك

اشوکِ اعظم کی سلطنت آج کے سارے ہندوستان، پاکستان اور دو سرے ہمسابیہ ملکوں کے کچھ حصوں پر محیط ایک وسیعے و عریض اور عظیم سلطنت تھی۔اس کا صدر مقام صوبه بهار کاشهر پیشه تھاجو اُس وقت یا ٹلی پتر کہلا تا تھاجس کی آبادی ڈیڑھ لا کھ نفوس پر مشتمل تھی۔ دوسرے مشہور شہر وں میں ٹیکسلا سر فہرست تھا۔ اشوکِ اعظم کے پاس فوج کاایک جم غفیر تھا۔ خیال ہے کہ اُس کی فوج میں صرف پیادہ فوجیوں کی تعداد چھ لا کھ کے لگ بھگ تھی جبکہ ہاتھی، گھوڑے اور دوسرے فوجی اس کے علاوہ تھے۔

موریہ سلطنت کے بانی چندر گیت موریہ کے اس پوتے نے چالیس سال بڑی شان وشوکت سے حکومت کی (232-272 ق-م)۔

اپنے دور حکومت کے پہلے آٹھ سالوں میں اشوک نے خوب جنگ وجدل کی
اور اپنی سلطنت کو بڑھایا۔ پھر اُس نے خلیج بنگال کے تجارتی راستوں پر کنٹر ول حاصل
کرنے کے لئے ہمسایہ ریاست اوڑیسہ پر قبضہ کر لیا۔ اس جنگ میں بے پناہ تباہی ہوئی اور
ایک لاکھ سے زیادہ لوگ مارے گئے۔

اس جنگ کی تباہی نے اشوک کی کا یاہی پلٹ دی اور اُس نے ساری سلطنت میں اعلان کروادیا کہ آج کے بعد وہ لو گوں کو اپنے اچھے بر تاکوسے اپنا تابع بنائے گانہ کہ اپنی طافت اور جنگ ہے۔

اشوک کا دورِ حکومت ایک خوشحال، ترقی پیند اور عدل وانصاف پر مبنی دور تھا۔ اُس کی سلطنت میں ہر مذہب کا احترام کیا جاتا تھا اور ہر کسی کو اپنے مذہب پر عمل کرنے کی اجازت قانون کے ذریعے دی گئی تھی۔

اشوک نے اپنی سلطنت میں سڑکوں کا جال بچھوایا تا کہ صنعت و تجارت کو فروغ ملے۔مسافروں کی سہولت کے لئے ان سڑکوں کے کنارے سابیہ دار درخت لگوائے،ادر جگہ جگہ کنویں کھدوائے اور سرائیں بنوائیں۔اس کے علاوہ اُس نے انسانوں اور جانوروں کے علاج کے لئے سر کاری ہسپتال بنوائے اور مذہبی رسوم میں جانوروں کی قربانی پریابندی لگادی۔

انصاف کے لئے ملک بھر میں عدالتیں قائم کر دی گئیں جن کے فیصلوں کے خلاف لوگ بڑی عدالتوں میں اپیل بھی کر سکتے تھے۔

موریہ سلطنت کے زوال کے بعدریاستوں نے بغاوتیں کر دیں اور ہندوستان وپاکستان پھرسے جھوٹی جھوٹی ریاستوں میں بٹ گئے۔ بیہ وہ زمانہ تھاجب مغرب میں سلطنت ِرومازور پکڑر ہی تھی اور عرب دنیا میں حضرت عیسیٰ کا ظہور تھا۔ موریہ دور میں ہندومت کا اثر کم ہو گیا تھا اور بدھ مت کا اثر بڑھ گیا تھا۔ مگر جھوٹی ریاستوں کے قیام کے ساتھ ہی مقامی راجائوں نے ہندومت کو پھرسے فروغ دینا شروع کر دیا۔

اب کی بارچونکہ برہمنوں نے اپنار تنبہ اور مقام کھوکر واپس پایا تھالہذاوہ بھر کر آئے اور ہندومت میں سخت قوانین بنائے گئے۔ مشہورِ زمانہ "منوکے قوانین" بھی اسی زمانے میں مرتب ہوئے۔ بیوہ کی شادی گناہ تھہری، گنگاکا پانی مقدس ہوااور مندروں میں مورتیاں براجمان ہوئیں۔

موریہ سلطنت اُس زمانے کی ترقی یافتہ ترین سلطنت تھی۔ کہاجا تاہے کہ اس سلطنت میں غلاموں کی تعداد باقی دنیا کے مقابلے میں بے حد کم تھی اور قوانین میں غلاموں کو بے مثال حقوق دیئے گئے تھے۔ اسی طرح یہ دنیا کی پہلی سلطنت تھی جس میں جنگ بھی اصولوں کے تحت کرنے کے قوانین رائے تھے۔

موریہ سلطنت کے بعد گیت خاندان نے ایک بار پھر کافی سارے ہندوستان کو یکجاکر کے اس پر دوسوسال حکومت کی ( 320 تا 540ء)۔ گراس سلطنت میں پاکستان کے علاقے شامل نہ تھے جو بدستور مختلف ریاستوں میں بٹے رہے جن پر مقامی راجہ حکومت کرتے رہے۔

گیت خاندان کازوال وسطی ایشیائے ہن قبائل کے مسلسل حملوں سے ہوا۔ آہستہ آہستہ یہ ہن قبائل ہندوستان میں ہی بس گئے۔ کہاجا تا ہے کہ ہندوستان کے راجپوت اور جائے اصل میں ہن قبائل کی نسل سے ہیں۔

یہ وہی بن قبائل ہیں جنہوں نے سلطنت ِروماکے ناک میں بھی دم کئے رکھا اور جن سے بچنے کے لئے دیوار چین بھی استعال کی گئی۔

گندهارا

ٹیکسلا کے شہر اور گر دونواح کے پنجاب اور خیبر کے علاقے میں پانچویں صدی قبل مسیح سے پانچویں صدی عیسوی تک بدھ مت کے فلنفے اور فن بت تراثی نے بہاہ ترقی کی۔اس کی شہر ت ساری دنیا میں پھیل گئی اور مشرق و مغرب سے لوگ یہاں علم و فن کی تعلیم حاصل کرنے آتے۔ایسے ہی لوگوں میں عیسائیت کے مشہور عالم سینٹ تھا مس بھی شامل ہیں جو حضرت عیسائے کے مصلوب کئے جانے کے چند ہی برس بعد ٹیکسلا میں جلوہ افروز ہوئے۔

اسی پاکستانی تہذیب کو گندھاراعلم و فن کے نام سے جاناجا تاہے۔ مشہور عالم پانینی ( 350ق م ) جس نے سنسکرت زبان کی پہلی گرائمر لکھی اور چندر گیت موریه کاوزیر اعظم اور مشہورِ زمانه کتاب ارتھ شاستر کامصنف کو تلیہ چانکیه بھی ٹیکسلا کی یونیور سٹیول کے تعلیم یافتہ تھے۔

یہاں پر فن مجسمہ سازی نے بھی بے پناہ ترقی کی۔ گندھارا آرٹ کی خاصیت بیہ ہے کہ بیہ ہندوستانی، ایر انی اور یونانی فنون کے حسین امتز اج سے معرضِ وجو دمیں آیا۔

\*\*\*\*\*

# عرب اور غزنوی (700ء سے 1100ء)

# عربول كى يلغار

حضرت آدم سے حجاج تک

فصص الانبیاء کی کتب کے مطابق جب حضرت آدمٌ جنت سے نکالے گئے تو وہ ہندوستان کی سر زمین کے جنوبی جزیرے سری لنکاپر اُتارے گئے جبکہ اماّل حواّ سر زمین عرب پر ،اور پھر ان دونوں کی ملا قات مقام جدّہ میں ہوئی۔اس حساب سے سر زمین عرب اور ہندوستان کے تعلقات نہایت قدیمی ہیں۔

ظہورِ اسلام سے بہت پہلے سے ہندوستان کے بھلوں،خوشبو وَساور مصالحوں کی مانگ مصرسے لے کریورپ تک تھی۔ عرب کے تاجریہ مال بحری جہازوں کے ذریعے جنوبی ہند کی بندرگاہوں سے یمن لے کر جاتے جہاں سے یہ اشیاء خشکی کے راستے شام کی بندرگاہوں تک لے جائی جاتیں۔وہاں سے یہ سامان پھر سے بحری جہازوں پر لاد کر مصر اوریورپ تک لے جایا جاتا۔

زمانہ ء قدیم میں تواس تجارت میں ہندوستانی تاجر بھی پیش پیش شے مگر

آہستہ آہستہ عقل پر ہندومت غالب آنے لگا۔ ہندومت میں کئی فرقے بن جانے کی وجہ سے ہندومت کی دائی نہ ہمی رواداری کو خیر آباد کہہ کر دین کو سخت سے سخت تر بنایا جانے لگا تھا۔ حالات اس نج پر پہنچ گئے کہ ذات کی ناپاکی کے ڈرسے سمندری سفر نہ ہمی طور پر حرام قرار پایا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ عرب تاجروں کی مزید چاندی ہو گئ اور بحر ہندکی تجارت پر اُن کاراج ہو گیا۔

تجارت پھاتی پھولتی گئی تو آہتہ آہتہ بہت سے عرب تاجروں نے جنوبی ہندوستان کی ساحلی بستیوں میں گھر بسالئے اور مقامی عور توں سے شادیاں رچالیں۔ چو نکہ جنوبی ہند کی بہت سی ریاستوں، جن میں مدراس سر فہرست تھی، کی خوشحالی کی ضامن عرب بحری تاجروں کی تجارت تھی لہٰذ اہندوراجہ نہ صرف عرب تاجروں کو اپنی سر زمین پر گھر بسانے کے لئے خوش آمدید کہتے بلکہ ہر طرح سے ان کی حوصلہ افزائی بھی کرتے۔

یبی عرب تاجر ظہورِ اسلام کے بعد جنوبی ہندسے ملائیشیا اور انڈونیشیا تجارت کرنے گئے جس کی وجہ سے وہاں کے لوگ پُر امن طور پر مسلمان ہوتے گئے۔
سرز مین ایر ان عرب فوجوں نے خلیفہ ، دوم حضرت عمر کے زمانے میں
سرز میں ہی فئے کر لی تھی۔ حضرت عثما نکٹے دورِ خلافت میں عرب فوج دریائے سندھ
کے کنارے تک جا پینچی مگر خلیفہ نے انہیں واپس بلالیا۔ تاری خوان بلاذری (متونی 289ء) کے مطابق اس فوج کے سپہ سالار نے سندھ کے بارے میں خلیفہ کو لکھا تھا کہ یہاں پانی کی قلت ہے ، پھل خراب اور ڈاکو خونخوار ہیں۔ اگر تھوڑی فوج جیجی گئی تو بھوکی مرے گی۔
اس کا قتل عام ہوگا اور اگر زیادہ جیجی گئی تو بھوکی مرے گی۔

اموی خلیفہ الولید اول کا دور ( 705-715ء) وہ دور تھاجس میں اسلامی سلطنت نے ہر طرف پھیلائو کیا۔ مغرب کی طرف سپین اور افریقہ میں موسیٰ بن نصیر، مشرق میں قطیبہ اور جنوب میں حجاج بن یوسف نے فتوحات کیں۔ حجاج بن یوسف، جس نے قر آنِ کریم پر اعراب لگوائے تھے، اٹھارہ سال تک عراق، ایران اور مشرقی صوبوں کا گور نر رہا۔

محمد بن قاسم سے پہلے عربوں نے کئی مرتبہ سندھ اور بلوچستان پر حملہ کیا اور ہمیشہ سندھی اور بلوچ فوجوں سے شکست فاش کھائی۔ ایک مرتبہ جب عرب فوج فاتح بھی ہوئی توسندھ پر حکومت قائم نہ کرنے کا فیصلہ کیا گیا البتہ مکر ان کے ساحل پر ایک عرب گور نرضر ور مقرر کر دیا گیا۔

عربوں کی ایرانی فتوحات کے دوران ہمسایہ ریاست سندھ کے راجہ نے
عربوں کے خلاف جنگ میں مد د کے لئے اپنی فوجیں ایرانی باد شاہ کو بھجوائی تھیں۔ تب
سے ہی عرب سندھ کے راجہ سے ناراض تھے۔ سونے پہ سوہا گہ یہ ہوا کہ چند عرب باغی
بھاگ کر سندھ کے راجہ داہر کی پناہ میں آ گئے جو تجاج کی درخواست کے باوجو دراجہ
داہر نے اُس کے حوالے نہ کئے۔ لہذا حجاج راجہ داہر پر بری طرح برہم تھا۔

710ء کے آس پاس عرب تاجروں کے جہاز سری لنکاسے پچھ سامان بشمول شاہ سر اندیپ کی طرف سے خلیفہ اور حجاج کے لئے تعا نف اور عرب تاجروں کے خاندان لے کر حجاز جارہے تھے کہ سندھ کے ساحلی شہر دیبل کے نزدیک بحری قزاقوں نے اُسے لوٹ لیا۔ بحر ہندمیں عرب تاجروں کا لُٹنے والا یہ پہلا بحری قافلہ نہ تھا۔ بلکہ اس علاقے میں بحری قزاقوں کے حملے معمول بنتے جارہے تھے جس سے عربوں کی

ہندوستان سے تجارت خطرے میں پڑتی جارہی تھی۔ لہذاسندھ سے ملحقہ اموی صوبے کے گور نر حجاج بن یوسف نے سندھ کے ہندوراجہ داہر کوخط لکھا کہ وہ بحری قزا قوں کو سزادے اور جہازوں کامال ومتاع اور قیدی واگز ار کروائے۔ راجہ داہر نے جو اب دیا کہ وہ یہ کام کرنے سے قاصر ہے کیونکہ بحری قزاق اُس کی دستر س سے باہر ہیں۔ خضبناک ہوکر حجاج نے دو فوجیں سندھ پر حملے کے لئے بھیجیں مگر دونوں ہی سندھی فوج سے شکست کھاکر نام ادلو ٹیس۔

تب حجاج نے شام میں مقیم اموی خلیفہ الولید اوّل سے با قاعدہ اجازت لے کر ایک بڑی فوج تیار کی۔ یہ فوج حجاج نے اپنے چچپازاد بھائی اور داماد عماد الدین محمد بن قاسم کی کمان میں دی جو اُس وقت بلوچ تنان سے ملحقہ ایر ان کے علاقے شیر از کا گور نر تھا۔

### محدبن قاسم كے حملے

ساتویں صدی عیسوی میں سندھ اور ملتان کے زیادہ ترعوام بدھ تھے اور اُن
پرایک بدھ راجہ حکومت کرتا تھا۔ 622ء میں اسی بدھ راجہ کے ہندووزیر" پچ" نے
دھوکے سے راج گدی حاصل کرلی۔ جب بدھ عوام ، مید اور جائے ذاتوں نے اس کی
مخالفت کی تو اُن پر ہر طرح کی سختیاں کی گئیں۔ جائے اور مید ذاتوں کی تذلیل کے لئے
اُن کو ہتھیار رکھنے ، سر ڈھا نینے اور جوتے تک پہننے کی ممانعت کر دی گئی۔
راجہ داہر اسی راجہ " تیج" کا بیٹا تھا اور اُس نے باپ کی پالیسیاں جاری رکھی
تھیں۔ لہذاعوام عمومی طور پر اور بدھ ، مید اور جائے خصوصی طور پر راجہ داہر کے
خلاف تھے اور اس مخالفت میں عرب فوج کی ہر طرح سے مدد کر رہے تھے۔

محمد بن قاسم کی سربراہی میں عرب افواج مکر ان کے راستے سندھ کے ساحلی شہر دیبل پہنچیں۔راستے میں انہیں مکر ان کے گور نرسے فوجی کمک دی گئی اور پھر مقامی مید اور جائے بھی سندھ کے راجہ داہر کے خلاف عرب فوج سے آملے۔

دیبل کا گور نرراجہ داہر کا بھتجا تھا جس نے جم کر مقابلہ کیااور عرب فوج کی
ایک نہ چلنے دی۔ قریب تھا کہ عرب فوج دل ہار دیتی کہ ایک غدار بر ہمن عربوں سے
آن ملااور یہ خبر دی کہ بر ہمنوں نے دیبل کے بڑے مندر پراشلوک پڑھ کرایک سرخ
حجنڈ اتان رکھا تھا، اور فوج اور عوام کا ایمان تھا کہ جب تک وہ حجنڈ اسلامت رہے گا
دیو تااُن کے مد دگار رہیں گے۔ اگر وہ حجنڈ اگر جائے تو فوج دل ہار بیٹھے گی۔ اس مخبر ی
پر عربوں نے اپنی تمام تو پوں کارُخ مندر کی طرف کر دیااور آخر کاروہ سرخ حجنڈ اگر ا
لیا۔ نتیجناً دلبر داشتہ ہو کر سند ھی فوج نے ہتھیار ڈال دیئے۔

محد بن قاسم نے سندھ میں عمومی طور پر منصفانہ اور رحمد لانہ رویہ روار کھا تھا۔ مگر شاید سندھ کی افواج اور عوام پر عرب فوج کی دھاک بٹھانے اور اپنی آئندہ کی فقوعات کی راہ ہموار کرنے کے لئے محمد بن قاسم نے اپنی پہلی فتح پر دیبل کے شہر پر قیامت برپاکر دی۔ شہر میں تین دن تک قتل عام کیا گیا اور تمام مر د جنہوں نے اسلام قبول کرنے سے انکار کر دیا تہہ تیخ کر دیئے گئے۔ عور توں اور بچوں کو کنیزیں اور غلام بنا گیا اور سارا شہر لوٹ لیا گیا۔ اس لُوٹ کا پانچواں حصہ خلیفہ کو بھجوا کر باقی تمام مال فوج میں مالِ غنیمت کے طور پر بانٹ دیا گیا۔ جاٹوں کو عربی میں ''زط'' کہا جاتا تھا۔ عربوں نے بیشار جائے غلام بناکر عراق میں فیج ڈالے۔

راوڑ کے مقام پر عربوں اور راجہ داہر کامعر کہ ہوااور راجہ داہر اپنے ہاتھی

پر بیٹھا فوج کی کمان کررہاتھا کہ بدقشمتی سے اُس کاہاتھی زخمی ہو کر بھاگ کھڑا ہوا۔ راجہ داہر نے ہاتھی سے چھلانگ لگادی اور گھوڑے پر سوار ہو کر جوانمر دی سے دشمن کا مقابلہ کیا۔ مگر شاہی ہاتھی کو بھاگتے دیکھ کر فوج سمجھی کہ راجہ بھاگ کھڑا ہوا ہے ، اور دل ہار بیٹھی۔ راجہ داہر آخری دم تک لڑتا رہا۔

داہر کی ملکہ رانی بائی اور قلعہ کی پندرہ ہز ارعور توں نے قلعے کے دروازے بند کر کے عربوں پر پتھر وں اور تیروں کی بارش کر دی۔ مگر جب شکست ہوتی دیکھی تو ناموس کی خاطر خو د اپنی جان لے لی مگر دشمن کے ہاتھ آنا گوارہ نہ کیا۔

راجہ داہر کاسر قلم کرواکر خلیفہ کی خدمت میں تخفہ کے طور پر روانہ کر دیا گیا۔ داہر کی دو کنواری بیٹیاں، سُوریا دیوی اور پُر مل دیوی، مالِ غنیمت کے طور پر کنیزیں بناکر خلیفہ کی خدمت میں بھیج دی گئیں۔ داہر کی دوسری بیوی رانی لاڈی سے محمد بن قاسم نے شادی کرلی۔

آخر کار محمہ بن قاسم ملتان کے دروازے پر آن پہنچا۔ یہاں بھی راجپوتوں، جاٹوں، سند ھیوں اور پنجابیوں نے عرب فوج کے چھکے چھڑ وادیئے۔ بہت کوشش کے باوجو د ملتان فتح نہ ہو ا۔ آخر کار ایک غدار نے عربوں کووہ خفیہ چشمہ د کھایا جہاں سے شہر کو پانی پہنچ رہا تھا جسے بند کرنے پر ملتان کے باسیوں کو ہتھیار ڈالنے پر مجبور کیا گیا۔ ملتان سے عربوں کواس قدر سوناملا کہ انہوں نے اس شہر کانام ''سونے کاشہر'' ر کھ دیا۔ ملتان سے عربوں کواس قدر سوناملا کہ انہوں نے اس شہر کانام ''سونے کاشہر'' ر کھ دیا۔ مندھ پر قبضے سے عربوں کی ہندوستان اور سری لئکاسے سمندری تجارت

دیل میں جن ہندو کوں اور بدھوں نے اسلام قبول نہ کیااُ نہیں کا فر قرار

دے کر قتل کر دیا گیا۔ لیکن جلد ہی ہے حقیقت قبول کرلی گئی کہ ہندوستان میں ہندواور بدھ بے شار سے اور اُن سب کا قتل ایک مشکل اور تھکادینے والا کام ثابت ہو گا۔ لہذا ایرانی آتش پر ستوں کی طرح انہیں بھی اہل کتاب قرار دے کر ذمیوں میں شامل کر لیا گیا۔

اسلامی فقہ کے مطابق صرف یہودیوں اور عیسائیوں کوہی اہل کتاب قرار دیا جاسکتا تھا جبکہ ہندوئوں اور بدھوں کو اہل کتاب اور ذمی قرار دیناغیر اسلامی تھا۔ مگر چو نکہ محمد بن قاسم کے زمانے میں ابھی اسلامی فقہ کے اصول وضوابط اتنی سختی سے مرتب نہ کئے گئے تھے لہٰذااُس وقت سے عمل عین اسلامی تھہرا۔

ہندوستانیوں پرلگائے گئے جزیے سے بر ہمن لوگ مشتنیٰ تھے،اور باقیوں پر بھی جو جزید لگایا گیا تھاوہ مسلمانوں کے زکوۃ وصد قد ملکیس سے بہت کم تھاجو کئ دفعہ ساڑھے بارہ فی صد تک پہنچ جاتا تھا۔ ویسے بھی یہ جزیہ ہر ہندوستانی کی معاشی استطاعت کے مطابق مقرر کیا جاتا تھا جسے جمع کرنے کی ذمہ داری بھی عربوں نے بر ہمنوں کو ہی سونپ رکھی تھی۔

### محمر بن قاسم کی موت

محمد بن قاسم کی در دناک موت کے بارے میں کئی کہانیاں مشہور ہیں جن میں سب سے مشہور رہے ہے کہ جب راجہ داہر کی بیٹیاں خلیفہ کے حرم میں کنیز وں کے طور پر شامل ہوئیں اور خلیفہ نے اُن سے ہم بستری کرنی چاہی توانہوں نے خلیفہ سے کہا کہ محمد بن قاسم نے اُنہیں خلیفہ کی خدمت میں جھیجے سے پہلے اُن کی عصمت دری کی تھی۔اس پر غضبناک ہو کر خلیفہ نے حکم دیا کہ محمد بن قاسم کو گائے کی کھال میں سِلائی کر کے اُس کے سامنے پیش کیا جائے۔ محمد بن قاسم کو یہ تھم ملا تو اُس نے بلاچوں و چرا
اپنے آپ کو گائے کی کھال میں سِلوادیا۔ کہا جا تا ہے کہ اُس کھال میں محمد بن قاسم کی
جان نگلتے نکلتے تین دن لگ گئے۔ جب محمد بن قاسم کی لاش خلیفہ کے سامنے آئی توراجہ
داہر کی بیٹیوں نے خلیفہ کو بتایا کہ اُنہوں نے اپنے باپ کی موت کا بدلہ لینے کے لئے محمد
بن قاسم پر جھوٹا الزام لگایا تھا۔ اس پر تیش میں آکر خلیفہ نے ان دونوں بہنوں کو
بھا گئے گھوڑوں کے بیجھے بند ھواکر مروادیا۔

لیکن اصل واقعہ میہ ہے کہ محمد بن قاسم اموی دربار کی سیاستوں کی جھینٹ چڑھ گیا۔ بالکل اُسی طرح جس طرح طارق بن زیاد درباری سیاست کی نذر ہو گیا۔
محمد بن قاسم کے ساتھ ہی 711ء میں اموی افواج نے سپین پر بھی حملہ کیا تھا۔ اس فوج کی قیادت افریقی نژاد بربر جر نیل طارق بن زیاد نے کی تھی جس نے سپین کے ساحل پر اُنز کر تمام کشتیاں جلوادی تھیں تاکہ فوج کے پاس بھا گئے کا کوئی راستہ نہ بچے۔ یہی طارق بن زیاد ، جو فاتے سپین تھا، بعد میں حجاز کی گلیوں میں بھیک ما نگتا دیکھا گئا۔

اموی خلیفہ الولیداوّل (جس کے دور میں محمد بن قاسم نے سندھ فتے کیا) کے دربار میں محمد بن قاسم کے گور نر، سُسر اور پچپازاد بھائی تجابے بن یوسف کا بڑاااثر ورسوخ تھا۔714ء میں حجاج کی وفات کے بعد فروری 715ء میں خلیفہ الولیداوّل کا بھی انتقال ہوگیا۔ لہٰذافروری 715ء سے الولیداوّل کا جھوٹا بھائی سلیمان بن عبد المالک خلیفہ بنا جس کی حجاج بن یوسف سے پر انی عدوات تھی۔ نے خلیفہ کے آتے ہی حجاج مخالف میں مورد خلیفہ کے کان بھرے، نیتجاً چار ہی ماہ بعد جولائی 715ء میں خلیفہ نے محمد بن توریخ ہاکھستان کے متنازعہ ادوار اے 52

قاسم کی موت کا حکم شنادیا۔

اس وقت تک محمہ بن قاسم کی انسان دوست پالیسیاں اور رویہ اہل سندھ کے دلوں میں گھر کر چکا تھا اور تاریخ دان بلاذری (وفات 892ء) کے مطابق سندھ کے عوام محمہ بن قاسم کے جانے پر روئے اور اُس کی یاد میں کرج کے مقام پر اُس کا ایک مجسمہ بھی تعمیر کیا گیا۔

محربن قاسم کے بعد

محد بن قاسم کے بعد بھی عربوں نے اپنی جار جانہ کارروائیاں جاری رکھیں اور شروع میں کامیابیاں حاصل کرتے رہے۔ معاملہ یہاں تک جا پہنچا کہ کشمیر کے راجہ نے گھبر اکر شہنشاہ چین سے مد دمانگ لی۔اس زمانے میں ملتان سندھ کا حصہ تھا جبکہ ریاست کشمیر پنجاب کے بیشتر شالی حصہ پر قابض تھی۔بہر حال کچھ ہی عرصے بعد عربوں کو دھکیل کر عربوں کو دھکیل کر عجوبے در بے شکستیں ہوئیں اور مقامی سر داروں نے عربوں کو دھکیل کر چھوٹے سے علاقے میں سکیٹر دیا۔

750ء میں جب بنوامیہ کو ہٹا کر بنوعباس خلافت اسلامیہ پر براجمان ہوئے تو انہوں نے سندھ میں بھی اپنے افسر تعینات کر دیئے۔ جلد ہی سندھ میں بھی عرب قبائلی چپقلش شر وع ہوگئی اور وہ یمنی اور حجازی گر و پوں میں تقسیم ہو گئے۔ آہت ہہ آہتہ سندھ کے عربی گور نر خلافت سے آزاد ہو گئے اور سندھ اور ملتان میں دو عرب خاند انوں نے علیحدہ عیجدہ جیوٹی جیوٹی راجد ہانیاں قائم کرلیں۔ چو نکہ سندھ عرب سلطنت کا ایک غریب صوبہ تھالہٰذا خلیفہ کی دلچیسی اس میں بتدر تج کم ہوتی گئی۔ سلطنت کا ایک غریب صوبہ تھالہٰذا خلیفہ کی دلچیسی اس میں بتدر تج کم ہوتی گئی۔ سلطنت کا ایک غریب صوبہ تھالہٰذا خلیفہ کی دلچیسی اس میں بتدر تج کم ہوتی گئی۔ عرب میں قاہرہ کی فاطمی سلطنت نے ملتان پر قبضہ کر لیا جو سلطان محمود عرب کے حملوں تک قائم رہا۔ غرنوی کی و فات کے بعد ملتان میں ایک بار پھر اساعیلی غرنوی کے حملوں تک قائم رہا۔ غرنوی کی و فات کے بعد ملتان میں ایک بار پھر اساعیلی

حکومت قائم ہو گئی۔ آخر کار 1175ء میں مجمد غوری نے ملتان فتح کر کے یہاں پر ایک راسخ العقيده شنّی گورنر تعينات كر ديااور اساعيلی حکومت کامکمل خاتمه كر ديا۔ سورج کا ملتان کی ثقافت میں ہمیشہ سے گہر ااثر رہاہے۔ عربوں کی فتح کے وقت ملتان میں ایک بہت بڑا''سورج مندر'' تھاجس کی پاتراکے لئے ہندو دور دور سے آتے تھے۔اس مندر کے گر د ملتان کا بڑا بازار آباد تھا۔عربوں نے جب ملتان میں حامع مسحد تعمیر کی تووہ بھی اسی سورج مندر کے قرب میں تھی۔

#### عرب، مندوستان اور اسلام

عربوں نے توہندوستان کو کچھ خاص نہ دیا مگر ہندوستان نے عربوں کو بیش بہا تحا ئف دیئے جن میں ادب اور شطر نج سے لے کرریاضی تک بہت کچھ شامل ہے۔ عربی زبان کالفظ" ہندسہ" عرب ریاضی پر ہندوستانی انژات کامنہ بولتا ثبوت ہے۔ ہندوستان کی مسلم تاریخ میں عرب سندھ کا کوئی خاص قابل ذکر کر دار نہ ر ہا۔ نہ تو ہندوستان میں اسلام سندھ کے ذریعے پھیلا اور نہ ہی ہندوستان کی مسلم حکومت کی بنیاد عربوں نے ڈالی۔ ہندوستان کے مسلم حکمر ان عرب نہیں بلکہ وسطی ایشیاکے آریانسل کے مسلمان تھے جو در ئہ خیبر کے ذریعے ہندوستان پر حملہ آور ہوتے رہے اور انگریزوں کی بلغار تک ہندوستان پر قابض و حکمر ان رہے۔

## تركول كي پلغار

وسطی ایشیا کے مسلمان

د سویں صدی عیسوی تک عالم اسلام میں انقلاب آ چکا تھا۔ دارالخلا فیہ مدینہ سے دمشق اور وہاں سے بغداد پہنچ چکاتھا۔ خلافت ِراشدہ اموی اور وہاں سے خاندانِ عباسیہ میں داخل ہو چکی تھی۔سلطنتِ خلافت اتنی پھیل چکی تھی جوایک خلیفہ کے لئے نا قابلِ حکومت تھی۔لہٰذااس کے کئی علاقے آہتہ آہتہ خود مختار ممالک میں تبدیل ہوتے رہے ، گونام کووہ ہمیشہ خلیفہ ہی کواپنا حکمر ان کہتے رہے۔سلطنتِ غزنی بھی وسطی ایشیا کے ترکول کی ایک ایسی ہم مملکت تھی۔

پاک وہند پر جتنے بھی مسلمان حکمر انوں نے حملہ کیا، چاہے وہ عرب ہوں یا وسطی ایشیا کے ترک، غزنوی کے علاوہ سب نے یہاں حکومت بنائی اور یہاں کے لوگوں سے اپنی رعایا کا ساسلوک کیا۔ محمود غزنوی نے جو کہ اپنی سلطنت میں ایک عادل اور فیاض حکمر ان تھا، کبھی ہندوستان کے بڑے علاقے پر حکومت نہ کی۔ لہذا یہاں کے لوگوں نے ہمیشہ محمود غزنوی کو ایک ڈاکو کی طرح دیکھاجو ہتھیاروں سے لیس ہوکر اللہ اکبر کے نعرے لگاتا آتا، اُنہیں لُوٹنا، اُن کے مردوں کا قتل عام کرتا اور اُن کی عور توں اور بچوں کو غلام بناکر لے جاتا۔

چو نکہ عربوں کی فتوحات سندھ اور پنجاب کے پچھ علا قوں تک ہی محدود رہی تھیں لہذا ہندوستان میں عمومی طور پر لو گوں کی مسلمانوں سے پہلی ملا قات محمود کے حملوں کے ذریعے ہی ہوئی۔

تزك

وسطی ایشیا کے برفانی پہاڑوں میں رہنے والے جنگی قبائل ہمیشہ سے ہندوستان کی زر خیز سر زمین پر حملہ آور ہوتے رہے ہیں۔ان لو گوں میں آریا، بُن، منگول اور ترک شامل تھے۔

چھٹی صدی عیسوی سے وسطی ایشیا کے خانہ بدوش قبائل کے لئے ''ترک'' کا

نام استعال ہوناشر وع ہوا۔ سنسکرت میں ان ترکوں کو"ترک شک" کہاجاتا تھا۔ موجو دہ ملک ترکی اُس زمانے میں اناطولیہ کہلاتا تھااوراُس کے باشندوں کو بہت صدیوں کے بعد ترک کہا جانے لگا۔

جب نویں صدی عیسوی میں مسلمانوں نے وسطی ایشیافتح کیاتو یہاں کے نوجوان ترکوں کوبڑی تعداد میں پکڑ کر بطور غلام فروخت کیا گیا۔ یہ مملوک کہلائے، جو انتہائی سفاک اور لڑاکے لوگ تھے۔

ان ترک غلاموں کے محافظ دستے مسلمان حکمران اور امر اء ملازم رکھتے سے چونکہ بیہ کرائے کے فوجی ہوتے سے اس لئے ان کی وفاداریاں بھی بدلتی رہتی تھیں۔ وقت کے ساتھ ساتھ ترک محافظ خلیفہ پر حاوی ہوتے گئے۔ آہستہ آہستہ ان ترک غلام محافظوں کو ہی خلیفہ کی طرف سے مختلف صوبوں کا گور نرلگا یاجانے لگا۔ تو ہوایوں کہ ترک وسطی ایشیاسے غلاموں کے طور پر نکل کر دمشق اور بغداد پہنچے اور پھر وہاں سے گور نروں کے طور پر ایران اور واپس اپنے آبائی علاقے وسطی ایشیامیں تعینات ہوئے۔

دسویں صدی عیسوی میں چین کے حملوں کی وجہ سے ترک بڑی تعداد میں وسطی ایشیاسے ایران اور افغانستان میں آگر بستے گئے۔اسلام سے قبل ایرانیوں اور ترکوں ترکوں میں جنگیں ہوتی رہتی تھیں۔لہذرااسلامی حکومت میں بھی ایرانیوں اور ترکوں کی عداوت چلتی رہی۔

غزنی

انہی تر کوں میں سے ایک البتگلین تھاجس نے افغانستان کے مقام غزنی میں

ایک چیوٹی سی سلطنت قائم کرر کھی تھی۔الپتگلین کے بعد اُس کاغلام سبکتگین شاہ غرنی ہوااور اُس نے کچھ فتوحات بھی کیں۔سبکتگین کے بعد اُس کا بیٹا محمود غزنوی سلطان غزنی بنا۔

قصہ کچھ یوں ہوا کہ نویں صدی عیسوی میں عباسی سلطنت ٹوٹمانشر وع ہو گئ اور دور دراز کے علاقوں میں مسلم گور نروں نے خو دمختار حکو متیں قائم کرلیں۔وسطی ایشیا کی ساسانی سلطنت بھی ایک ایسی ہی سلطنت تھی جو ایر ان سے ایشیائے کو چک تک محیط تھی اور جس کا دارالحکومت بخارہ تھا۔

دسویں صدی عیسوی میں بیہ ساسانی سلطنت بھی ٹوٹنے گئی۔اس کے صوبہ ، ایران پرتزک غلام الپتگلین گورنر مقرر تھا جس نے 863ء میں بغاوت کر دی اور افغانستان کے ایک چھوٹے سے شہر غزنی پر قبضہ کرکے اپنی علیحدہ اور خود مختار حکومت کا اعلان کر دیا۔

الپتگین کے بعد اُس کا ایک آزاد کر دہ ترک غلام، جو الپتگین کا داماد بھی تھا، غزنی کا حکمر ان بنا۔ اس کا نام سبکتگین تھا۔

سبکتگین کہتا تھا کہ وہ ایران کی ایک شاہی نسل سے تعلق رکھتا ہے۔اُس کے مطابق جب عربوں نے ایران پر قبضہ کر لیا تو یہ شاہی خاندان وہاں سے بھاگ کر ترکتان جابسا۔ جب سبکتگین بارہ سال کا تھا تو دشمنوں نے اُسے اغوا کر کے بخارہ میں غلام کے طور پر بچے دیا جہاں سے اُسے البتگین نے خرید لیا۔

محمود نے بھی ہمیشہ ایر انی باد شاہوں جیسا جاہ و جلال رکھا، ایر انی باد شاہوں کی کہانیوں سے مزین شاہ نامہ لکھو ایا اور فارسی زبان کی پذیر ائی کی اور اُسے سر کاری زبان بنایا۔ یہی وجہ تھی کہ پاک وہند میں مسلمانوں کی حکمر انی کے تمام دور میں،جب تک کہ انگریزوں نے انگریزی زبان رائج نہ کر دی، سر کاری سطح پر فارسی زبان ہی رائج رہی۔

محمود کی ماں سبکتگین کی ایک کنیز تھی۔ شایدیہی وجہ ہے کہ باپ نے محمود کے بجائے اپنے چھوٹے لئے اساعیل کو ولی عہد بنایا۔ مگر سبکتگین کی وفات کے بعد محمود نے اساعیل کو شکست دے کر اُسے تمام عمر کے لئے نظر بند کر دیا اور غزنی کی حکومت سنجال لی۔

### سلطان محمود غزنوي

محمود کے درباری تاریخ دانوں اور شاعروں نے اُسے مردِ مجاہد کے طور پر پیش کیا جبکہ وہ ایک دانااور دور اندیش جرنیل اور حکمر ان تھاجو بیک وقت ہندو کوں اور مسلمانوں سے جنگیں کرکے اپنی سلطنت کی توسیع کرتا جارہا تھا۔

محمود سر دیوں میں پاک وہند پر حملے کر تااور مالِ غنیمت جمع کر تاجواسے یہاں سے بے شار ملتا جبکہ گر میوں میں ایر ان اور وسطی ایشیا کے مسلم ممالک پر حملے کر تا۔

ہندوستان پر ہر حملے کے بعد غزنی کے خزانے منہ تک بھر جاتے۔ان جنگوں
کے نتیج میں اتنے لوگ غلام بنائے گئے کہ غزنی میں ہندوستانی غلام کوڑیوں کے مول
ملنے لگے۔ محمود کی یہ ہندوستانی فقوحات اور مالِ غنیمت دور دور تک مشہور ہو گئیں اور
وسطی ایشیاسے ترک، جوایک غریب اور سخت جان قوم تھے، جوق در جوق محمود کی
فوج میں شامل ہونے لگے۔ تمام نومسلموں کی طرح دسویں اور گیار ہویں صدی عیسوی

کے ترک اسلام پھیلانے میں خاصے جذباتی تھے۔ تروی اسلام کے ساتھ ساتھ تسخیر اورمالِ غنيمت اس جذبے کوچار چاندلگا دیتا تھا۔

محمود نے ہندوستان میں سے صرف پنجاب اور سندھ کے علاقے اپنی سلطنت میں شامل کئے جبکہ ایران اور وسطی ایشیا کی مسلم سلطنوں کے وسیع و عریض علاقے ا پنی سلطنت میں شامل کئے۔

#### محمود کے ستر ہ حملے

محمود نے ہندوستان پریہلا حملہ 1001ء میں کیااوریشاور کے قریب لڑائی میں راجہ ہے پال کو شکست فاش دی جبکہ ہندوستان پر آخری حملہ محمود نے 1024ء میں سومناتھ پر کیا۔

ہندوستان پر محمود نے 17 حملے کئے جس میں سے دوبڑے حملے کا نگڑہ اور سومناتھ کے تھے۔

1008ء میں محمود کے مقابلے پر راجہ انندیال تھاجس کی کمان میں کئی ریاستوں کی فوج لڑی۔ پنجاب کے راجہ انندیال کی فوج، خاص طور پر اُس کے گکھڑ دستوں نے سلطان کی فوج کو تہہ تیغ کر ڈالا۔ قریب ہی تھا کہ محمود بسیائی کا اعلان کر دیتا کہ انندیال کا ہاتھی بدک گیااور بھاگ نکلا۔ پنجاب کی فوج سمجھی کہ راجہ میدان جیموڑ گیا اور اُس میں افرا تفری پھیل گئی۔اب افغانستان کی ترک فوج نے شیر کی طرح حملہ کیا اور دو دن تک دشمن کی فوج کا قتل عام کرتی رہی۔

اس فتح کے نتیجے میں محمو د کو کا نگڑہ سے اتنامالِ غنیمت ملا کہ اُسے دیکھنے کے لئے غزنی میں عوام کاجم غفیر اکٹھا ہو گیااور دوسرے ملکوں کے سفیر وں نے دانتوں میں

انگلیاں داب لیں۔

کانگڑہ کے بعد کنوج اور پھر میتھراکی باری آئی۔ میتھرا کیگوان کرشن کا مقدس شہر تھا۔ اس کے سب سے بڑے مندر کو دیکھ کر محمود دنگ رہ گیااور بے اختیار اس کے منہ سے نکلا کہ ایس عمارت بنانے کے لئے تو کم از کم دوصدیاں چاہئیں۔ بہر حال میتھراکی فتح کے بعد سلطان کے حکم سے شہر کے سارے مندر جلا کر اُن پر ہل چلادیئے گئے۔ خیال کیا جاتا ہے کہ قدیم ہندوستان کے فن کا ایک بیش بہا خزانہ ان مندروں کے ساتھ ہی فناہو گیا۔ میتھراکے مندرسے سونے کے استے بڑے بڑے بڑے بت لُول میں توڑنا پڑا۔

سومناتھ ہندوستان کاعظیم ترین مندر تھا۔اس کی خدمت کے لئے دس ہزار گائوں کا ٹیکس مختص تھا۔روزانہ بارہ سو کلومیٹر دور سے دریائے گنگاکا پوتر پانی لا یاجا تا تاکہ دیو تاکا عنسل کروایا جاسکے۔ایک ہزار پنڈت اور پانچ سوداسیاں چو بیس گھنٹے دیو تا کی خوشنو دی پر معمور رہتیں۔مندر میں زائرین کی حجامت، جو کہ مذہبی فریضہ تھی، کرنے کے لئے تین سو حجام دن رات مصروف رہتے۔

مشہورہے کہ 1024ء میں جب سومناتھ فتے ہو گیاتو مندر میں بھگوان کی مورتی ہوا میں معلق تھی۔ کہا جاتا ہے کہ مورتی ہوا میں معلق اس طرح تھی کہ لوہ کی شبیہ تھی اور کمرے میں چاروں طرف مقناطیس اس حساب سے دیواروں میں جڑے گئے تھے کہ مورتی معلق رہے۔ محمود نے جب اس بت کو توڑ نے کے لئے تلوار زکالی تو تمام پنڈت اور داسیاں یک زبان ہو کر فریاد کرنے گئے کہ بھگوان کی مورتی کونہ توڑا جائے جس فیاضی کے عوض وہ محمود کو ہیرے جو اہر ات کے ڈھیر دینے کو تیار تھے۔ مگر

محمود نے جواب دیا کہ وہ بت شکن ہے بت فروش نہیں۔ اور تلوار کے وارسے مورتی کو طرح کا اور روایت کے مطابق میہ ہوا میں معلق بت نہ تھا بلکہ مر دانہ عضوِ تناسل کی شکل کا ایک قد آدم بت تھا۔

جدید تاریخی تحقیق البته اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ اگرچہ محمود نے سومناتھ فٹے کیااور خوب مالِ غنیمت کوٹا مگر نہ توبت توڑااور نہ ہی مندر مسمار کیا۔ یہ کہانیاں پہلے انگریزوں نے مسلمانوں اور ہندوکوں میں دوریاں پیدا کرنے کے لئے کچسلائیں اور پھر پاکستان بننے کے بعد دونوں ملکوں میں یہ کہانیاں علا قائی اور مذہبی سیاست کے فروغ کا آلہء کاربنیں۔

مشہور تاریخ دان سٹیلے لین پُول کے مطابق سومنا تھ پر حملے میں ہندو کوں
نے مذہبی جنونیت سے جنگ کی اور پچاس ہزار لوگوں نے اپنے بھگوان کی خاطر جان
دے دی۔ سومنا تھ سے والپی پر پنجاب کے جاٹوں نے سلطان کی فوج پر خوب حملے کئے
اور سلطان کی فوج بہت سانقصان اُٹھانے کے بعد بڑی مشکل سے جان بچا کر غزنی
پنچی۔

اگلے سال سلطان نے بدلہ لینے کے لئے جاٹوں پر دوبارہ حملہ کیااور اُن کو تہہ تیغ کر دیا۔

اکثر محمود کی لُوٹ مارسے ہونے والے نقصان کو پور اکرنے کی خاطر راج اپنی کُٹی پٹی عوام پر مزید ٹیکس لگادیتے جسے"تر شکاڈنڈا" ٹیکس کہاجاتا۔

محمود کے زمانے میں ہندوستان جیوٹی جیوٹی بے شارخود مختار ریاستوں میں بٹا ہوا تھا۔ آخری بار ہندوستان ایک سلطنت کے طور پر گیت سلطنت کے تحت رہا تھا جسے ختم ہوئے تقریباً ایک ہز ارسال گزر چکے تھے۔ چنانچہ ہندوستانی راجائوں نے محمود کو ہندوستان کادشمن نہیں بلکہ بہت سے راجائوں میں سے ایک راجہ سمجھااور محمود سے لڑنے کے ساتھ ساتھ آپس کی جنگیں بھی جاری رکھیں۔

چونکہ ہندومت میں شرک وغیر ہ کا بھی کوئی مسکلہ نہ تھا اور ہندوستان کے لوگ مند ہہب سے زیادہ روحانیت کے قائل تھے۔اس لئے وہ مسلمانوں کو کافر نہیں سیجھتے تھے۔اس لئے سوائے بر ہمن ذات کے باقی لوگ ضرورت پڑنے پر مسلمان ہونے اور پھر واپس ہندوہونے یا محمود کی فوج میں شامل ہو کر ہندوراجا کوں کے خلاف لڑنے کو بھی پچھ خاص معیوب نہ جانتے تھے۔ محمود بطور محکم ان

محمود ایک عظیم جرنیل اور کمال کا حکمر ان تھا۔ مشہور سلجوق وزیر نظام الملک طوسی نے اپنی کتاب سیاسیات میں محمود کے عدل وانصاف کے بارے میں کئ مثالیس رقم کی ہیں۔

محمود فطر تأظالم نه تھااور بلاضرورت قتل عام کاار تکاب نه کیا کرتا تھا۔ نه ہی وہ مذہبی انتہا پیند تھا۔ محمود کی فوج میں بہت سارے ہندود سے تھے اور کئی ہندواعلی فوجی افسر بھی تھے۔ اگر چہ جب ضرورت پڑتی تو محمود نو مسلم ترکوں کا جذبہ ء جہاد سیاسی طور پر استعال کرتا اور اُنہیں کفار ہندوستان کے خلاف جز بے سے لڑنے پر آمادہ کرتا۔ مگر محمود نے صرف کفار کو قتل کر کے اُن کے مندروں ہی کو مسمار نه کیا بلکه مسلمانوں کا بحقی بے دریغ قتل عام کیا اور مسجدوں کو مسمار کیا۔

محمود اساعیلیوں کے سخت خلاف تھا۔ ملتان کی قرامطیہ اساعیلی حکومت

عباسی خلیفہ نہیں بلکہ قاہرہ کی فاطمی خلافت کے تابع تھی، جس کے خلاف غزنی میں تحریک زوروں پر تھی۔ محمود نے ملتان کو فئے کر کے اسماعیلی مسلمانوں کا ہزاروں کی تعداد میں نہ صرف قتل عام کیا بلکہ بے شار مسجدوں کو بھی نیست و نابود کر دیا۔ محمود ہندوستان سے صرف مال غنیمت ہی نہیں بلکہ کاریگر، ہنر مند اور دست

ممودہندوستان سے صرف ال صیمت ہی ہیں بللہ کار بیر،ہنر مند اور دست کار بھی لے کر جاتا۔انہی لو گول نے غزنی کو دنیا کاایک عظیم شہر بنادیا۔

پنجاب کے سلطنت ِغزنی میں شامل ہونے کی وجہ سے لا ہور ایک بڑا شہر بن گیا اور وسطی ایشیا، ایران اور عرب سے صوفیاء، علماء اور شعراء یہاں آگر آباد ہو گئے۔ محمود نے اپنے غلام ایاز کولا ہور کا گور نر مقرر کر دیا تھا۔

محمود نے غزنی میں ایک عظیم الشان یو نیورسٹی تعمیر کروائی جوایک عظیم کتب خانے اور بڑے عجائب گھرسے مزین تھی جس میں مستقل پر وفیسر اور دانشور طالب علموں کو پڑھانے کے لئے مقرر تھے۔عظیم الشان مسجدوں، سڑکوں، فواروں اور عمار توں سے مزین کرکے محمود نے غزنی کوایک پہاڑی قبضے سے بدل کرعالیشان شہر بنادیا۔

محمود کی سرپرستی کی وجہ سے اس کی ساری سلطنت بشمول ہندوستانی علاقوں میں عربی کی جگہ فارسی نے لے لی اور وہ ایک سر کاری اور مقبول زبان کے طور پر اُبھری۔اس دور کو فارسی کے احیاء کا دور کہا جاتا ہے۔

محمود ایک غلام کا اُن پڑھ بیٹا تھا مگروہ اپنانام اسلام کے بڑے حکمر انوں میں شامل کر واناچا ہتا تھا کہ وہ ایر انی شامل کر واناچا ہتا تھا۔ ایک غیر عرب کے لئے اس کا ایک ہی راستہ تھا کہ وہ ایر انی تہذیب میں اپنانام پیدا کرے۔ چنانچہ اس نے ایر ان کو سلطنت میں شامل کیا اور گو کہ

وہ خو د ترک زبان بولتا تھا مگر اُس نے فارسی کو سر کاری زبان بنایا اور اس کی ترویج کی اور اپنی شان میں قصیدے کہلوائے۔

محمود خود تو پڑھا لکھانہ تھا مگر دانشوروں اور فن کاروں کی بڑی قدر کرتا تھا۔
اُس کا دربار دانشوروں کی ایک ایسی کہکشاں تھاجو اپنے وقت میں دنیا میں منفر د تھی۔
محمود ایر ان کے مشہور فلسفی ابنِ سینا کو بھی اپنے دربار میں لاناچاہتا تھا مگر کا میاب نہ ہو
سکا۔ مگر قاز قستان کا مشہور فلسفی الفارا بی ضرور اس کے دربار کی زینت بنا۔ اس کے
علاوہ اس کے درباریوں میں مشہور دانشور البیرونی، اُبتی، عبقی اور فردوسی شامل تھے۔
ابور یحان البیرونی نے یونانی اور سنسکرت کی کئی کتابیں فارسی میں ترجمہ کیں
جبکہ کئی کتب سنسکرت میں تصنیف بھی کیں۔وہ ہندوکوں کو سنسکرت میں سائنس کی
تعلیم بھی دیا کر تا تھا۔ ہندوستان کے کلچر پر البیرونی کی مشہورِ زمانہ کتاب 'وہماب الہند''
تعلیم بھی دیا کر تا تھا۔ ہندوستان کے کلچر پر البیرونی کی مشہورِ زمانہ کتاب 'وہماب الهند''
تخ بھی ایک کلاسیک کی حیثیت رکھتی ہے۔ البیرونی جمعہ محمود ایر ان سے زبردستی
غزنی لایا تھا، ہندوکوں کو کمال کے فلسفی، ایتھے ریاضی دان اور عمدہ نجو می مانتا تھا۔

شاعر فردوس کے بارے میں واقعہ مشہور ہے کہ محمود نے اُس سے وعدہ کیا کہ ایران کے باد شاہوں سے متعلق اُس کی مشہور فارسی نظم جب مکمل ہو جائے گی تو سلطان ہر شعر کے عوض فردوسی کو ایک سونے کی اشر فی انعام میں دے گا۔ جب سیہ شاہکار نظم مکمل ہوئی توساٹھ ہز اراشعار پر مشتمل تھی۔ محمود نے فردوسی کوسونے کی شاہکار نظم مکمل ہوئی توساٹھ ہز اراشعار پر مشتمل تھی۔ محمود نے فردوسی کوسونے کی جگہ چاندی کی انشر فیاں جبحوادیں۔ اس پر فردوسی نے ناراض ہو کر انشر فیاں واپس کر دیں اور محمود کے بارے میں طزیہ اشعار کہے اور غزنی سے فرار ہو گیا۔ سلطان بڑے دل کا مالک تھا۔ اُس نے فردوسی کو معاف کر دیا اور اُسے سونے کی انشر فیاں جبحوادیں۔

یہ علیحدہ امر ہے کہ جب بیہ اشر فیاں فر دوسی *کے گھر خر* اسان پینچیں تواُس کا جنازہ تیار

محمود نے تہمی کسی ہندویا بدھ کو مسلمان ہونے پر مجبور نہ کیا تھا۔ بلکہ اُس کی فوج میں بہت سے ہندو تھے جو اُس کی قیادت میں ایران اور وسطی ایشیا کے مسلمانوں ہے جنگ کرتے اور اُن کا قتل عام کرتے۔

محمودایک دلیر انسان تھا۔ اُسے زندگی کے آخری تین سال تیپ دق رہی مگر اس نے بستریریٹرنا قبول نہ کیااور دن رات تکیوں کی ٹیک لگا کر بیٹےار ہتااور اسی حالت میں اس کی موت واقع ہو ئی۔

\*\* \*\*

| تاریخ پاکستان کے متنازعہ ادوار   66 |
|-------------------------------------|
|                                     |

تغلق، و جے مگر اور مجلتی تحریک (1300ء نے 1300)

### سلطان محدبن تغلق

سلطان محمد بن تغلق حافظِ قر آن، صوم وصلوة كا پابند اور فلسفه ومنطق كا شوقين تھا۔

محدین تغلق کے بارے میں مشہور تھا کہ وہ صوفیاء کر ام پر بڑے ظلم وستم کیا کر تا مگر علائے کر ام سے بے حداچھابر تا کور کھتا۔ اس کی ایک وجہ توبہ بتائی جاتی ہے کہ اُس دور میں صوفیاء کا اثر ور سوخ عام رعایا اور درباریوں پر بے پناہ تھا اور سلطان سیاسی مقاصد کے لئے اُن کا بیرا اثر کم کرناچاہتا تھا۔

دوسری وجہ علامہ ابن تیمیہ کی اصلاحی تحریک کا اثر بتائی جاتی ہے جو انہی

د نوں شام اور مصر میں علامہ نے جاری کرر کھی تھی اور جو آج بھی دہشت گر د جہادی تنظیموں نے اپنار کھی ہے۔

مشہور سیاح ابنِ بطوطہ محمد بن تغلق کے درباری کی حیثیت سے کئی سال سلطان کے ساتھ منسلک رہااور اس کے کر دار اور حکومت کے بارے میں بے شار مواد تحریر کیا۔

ا یک طرف توسلطان اس قدر ظالم تھا کہ لوگ اُس کے قہر سے پناہ ما نگتے تھے جبکہ دوسری طرف سلطان عوام کی فلاح و بہبود کے لئے کام کر تااور اُس کی علم دوستی بھی دور دور تک مشہور تھی۔

اسلطان نے ہندوستان مسلم حکومت اسلطان نے ہندوستان علی مسلم حکومت ان نے ہندوستان علی مسلم حکومت ان وسیع کرلی تھی جتنی اس سے پہلے کسی مسلم حکمر ان نے نہ کی تھی۔ کشمیراور کیر الد کے علاوہ تمام پاک وہند سلطان کی سلطنت میں شامل تھا۔
سلطان ہندوستانی امر اء کی نسبت ایر انی و تورانی امر اء کو ترجیح دیتا تھا جس کی وجہ سے ہندوستانی امر اء اس کے خلاف رہتے۔ دوسر کی طرف علماء چاہتے تھے کہ سلطان حکومت کے ہر فیصلے میں اُن سے مشورہ کر سے جبکہ سلطان اپنی طبیعت کامالک تھا اور اُپنی مرضی کیا کرتا۔ لہذا اکثر ایر انی و تورانی علمائے دین بھی اُس سے ناراض ہی میا اور اُس کے خلاف ساز شیں کرتے رہتے۔

متعد د بغاو توں کو د بانے کی خاطر سلطان نے اپنے دورِ حکومت کے آخری سالوں میں اپنی حکومت پر خلافت کا ٹھپہ بھی لگوانے کی کوشش کی۔ چنانچہ 1342ء میں سلطان نے اعلان کر دیا کہ ہندوستان دراصل خلافت ِاسلامیہ کا حصہ ہے اور وہ خلیفة المسلمین کا نمائنده ہے۔اس سلسلے میں سلطان نے ہندوستانی کر نسی پر اپنانام ہٹا کر خلیفہ کانام کھدواناشر وغ کر دیا۔

سلطان محربن تغلق نے اپنے دورِ حکومت میں کئی ترقی پیندانہ اقدامات کئے گربد قسمتی سے اُن میں سے کوئی بھی قدم کامیابی سے ہمکنار نہ ہوسکا۔

ایباہی ایک قدم سونے چاندی کے سِکُوں کی جگہ جدید طرز کی کرنسی جاری کرناتھا۔ اُس وقت ہندوستان کے علاوہ دنیا میں صرف دو ممالک، چین اور ایر ان میں ایسی کرنسی رائج رہی تھی۔ چنانچہ سلطان نے سونے چاندی کے سِکُوں کی جگہ تا نبے کے سِکُوں پر مشتمل کرنسی جاری کر دی۔ مگر بدقتمتی سے یہاں کے لوگ اس نظام کی اہمیت نہ سمجھ پائے اور ہر دو سرے گھر میں نقلی کرنسی بنانے کی طکسال قائم ہوگئی۔ مجبوراً سلطان کو بہ کرنسی بند کرنا پڑی جس سے خزانے کو بہت نقصان ہوا۔

سلطان نے ٹیکس کا نظام بھی جدت پہندانہ کرنے کے لئے کئی اقدام اُٹھائے گر ہر نئے قدم نے نئی مشکلات کو جنم دیا۔ مثلاً مالیہ اکٹھاکرنے کے لئے جو جاگیریں دی جاتی تھیں وہ سلطان نے امر اء میں بانٹنے کے بجائے نیلام عام کے ذریعے دینی شروع کر دیں۔ یہ ایک بہت جدید طریقہ تھاجو آج بھی رائج اور کامیاب ہے۔ مگر اُس وقت کے لوگ سلطان کی ترقی یافتہ سوچ کا ساتھ نہ دے سکے اور اس سکیم کا بھی ستیاناس مار دیا گیا۔ بہت سے ایسے راتوں رات دولت مند بننے کے شوقین میدان میں آگئے جنہیں لگان کا بچھ تجربہ تھانہ اندازہ۔ اُنہوں نے بے وجہ بڑی بڑی بولیاں لگا کر جاگیریں تو حاصل کرلیں مگر جب مالیہ اکٹھا کرنے گئے تو بولی کی مناسبت سے مالیہ نہ

پر آگئے۔اس پر ہی بس نہ کی گئی بلکہ مولیثی نئیس، مکان نئیس اور اس طرح کے گئی اور شکیس اگا کر کسانوں نے اپنے کھیتوں شکیس لگا کر کسانوں نے اپنے کھیتوں اور گھروں کو آگ لگا دی اور جنگلوں میں جاکر باغی ٹولے بنا کر لوٹ مار شروع کر دی۔ اس پر سلطان نے طیش میں آکر فوجوں کو حکم دیا کہ باغی علاقوں میں جہاں کسان نظر آئیں انھیں تہہ تیغ کر دیا جائے اور اُن کا تمام مال واسباب بحق سر کار ضبط کر لیا جائے۔ ان ظالمانہ اقد ام کے نتیج میں بے شار کسان لقمہ ءاجل بن گئے۔

سونے پہ سہاگہ یہ ہوا کہ ان علاقوں میں قطیر گیااور پورے سات سال بارش نہ ہوئی۔ نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ لوگوں نے مرے ہوئے جانور کھانے شروع کر دیئے اور کئی جگہ تو بھوک سے مجبور لوگوں نے انسانی لاشوں کو بھی کھانا شروع کر دیا۔ اب سلطان کا ظلم رحم میں بدل گیااور سرکاری گوداموں کے منہ قحط زدہ لوگوں کے لئے کھول دیئے گئے ، سرکاری باور چی خانے دن رات لوگوں کو کھانے کھلانے لگے اور کسانوں کو قرضے دیئے گئے۔

سلطان کا ایک اور فیصلہ بیہ تھا کہ سلطنت کا دارا لحکومت دہلی سے بدل کر دیو گری منتقل کر دیا جائے۔ اس کی دووجوہات تھیں۔ پہلی توبیہ کہ نیا دارا لحکومت سرحد سے دور سلطنت کے در میان میں ہونے کی وجہ سے منگولوں کے حملوں سے محفوظ رہتا۔ اور دو سرایہ کہ دیو گری سلطنت کے بچ میں ہونے کی وجہ سے جنوبی ہندوستان سے بھی نسبتاً قریب تھا اور وہاں سے بوری سلطنت کا نظام سنجالنا آسان تھا۔ مگر دِ تی کے لوگوں نے سلطان کے اس قدم کی بھی مخالفت کر دی۔

اس پرایک بار پھر سلطان غضبناک ہو گیا، دیو گری کانام دولت آباد رکھ دیا

اور دارا لحکومت دہلی سے دولت آباد منتقل کر کے دہلی کے تمام لوگوں کو حکم دیا کہ وہ دولت آباد جاکر بس جائیں۔ جب دواندھے اور کنگڑے فقیروں نے دہلی چھوڑ نے سے انکار کر دیا توسلطان کے حکم پر ایک کو توپ کے دہانے پر باندھ کر اُڑادیا گیا جبکہ دوسرے کو گھوڑوں کے پیچھے باندھ کر گھوڑے دوڑا دیئے گئے جس سے فقیر کے مکڑے کھوڑوں کے پیچھے باندھ کر گھوڑے دوڑا دیئے گئے جس سے فقیر کے کمٹرے کمٹرے کمٹرے کمٹرے کمٹر کے باندہ ہشت زدہ ہو کر تمام دہلی والے دولت آباد جا بسے۔ دولت آباد جا بسے۔ دولت آباد آ ٹھ سال تک ہندوستان کا دارا لحکومت رہا جس کے بعد سلطان نے دوبارہ دہلی کو دارا لحکومت بنادیا۔

جنوبی ہندوستان میں کمیابی کے راجہ پر حملہ کر کے سلطان نے وہاں کی اینٹ سے اینٹ بجادی۔ راجہ مارا گیا اور رانیوں نے خود کشی کرلی۔ اس کے علاوہ وہاں کے بہت سے امر اء گر فقار کر لئے گئے۔ انہی گر فقار امر اء میں دو بھائی "ہری ہرا" اور" بُگا" تھے جنہوں نے اسلام قبول کر لیا اور سلطان کی فوج میں شامل ہو گئے۔ بعد میں یہی دو بھائی دوبارہ ہندوہو گئے اور انہوں نے جنوبی ہندوستان کی عظیم الشان سلطنت " وج کگر" کی بنیاور کھی۔

### وہے گگر

آ تھویں سے اٹھار ہویں صدی عیسوی تک پاک وہند پر افغان اور وسطی ایشیا کے ترک مسلمانوں کی حکمر انی رہی۔اس دوران میں ہندوئوں کی صرف دوالیں ریاستیں ہندوستان میں قائم ہوئیں جو کہ سلطنتیں کہلاسکتی تھیں۔ ایک تھی جنوبی ہند کی وجے نگر کی سلطنت اور دوسری مرہٹے راج۔

وجے نگر جو 1336ءسے 1646ء تک قائم رہی، اپنے عروج پر تمام جنوبی ہندوستان کا

احاطہ کئے ہوئے تھی۔ 1526ء میں جب مغل باد شاہ ظہیر الدین بابر نے ہندوستان پر حملہ کیا توہندوستان کی سب سے بڑی ریاست ابر اہیم لودھی کی مسلم ریاست نہیں بلکہ وجے نگر کی ہندوریاست تھی۔

وجے نگر کی ریاست تھی توہند وسلطنت کیونکہ اُس کے زیادہ ترباسی ہندو
تھے اور اُس پر ہمیشہ ہند و راجا کو ل نے راج کیا جو ہند و مند رول اور ادب کی بڑی پذیر ائی
کرتے تھے مگریہ ریاست ہند و مت کے احیاء سے منسوب نہیں کی جاسکتی۔ اس کی وجہ
یہ ہے کہ گو اس سلطنت کی مسلم بہمانی ریاست سے بہت سی جنگیں ہو عیں مگریہ ساری
جنگیں زیادہ علاقہ فتح کرنے کے لئے تھیں نہ کہ کسی مذہب کو جتوانے یا ہر انے کے
لئے۔ ایسی ہی بہت سی جنگیں و جے نگر نے آس پاس کی دوسر می ہند وریاستوں سے بھی
کیں۔

وجے نگرنہ صرف ایک خوشحال ریاست تھی بلکہ اس کی بین الا قوامی شجارت بہت سے ملکوں سے تھی۔ لہندا یہاں وجے نگر کی اپنی کر نسی کے ساتھ ساتھ ایر انی، پر نگالی اور اطالوی کر نسی بھی چلتی تھی۔ وجے نگر میں ہندو، مسلم، بدھ، عیسائی، پارسی اور یہودی، غرض کے ہر مذہب کے لوگ رہتے اور کار وبار کرتے تھے۔ گوااور دوسری بندر گاہوں کی وجہ سے دنیا بھر کے جہازیہاں ہر قومیت کے تاجروں اور لوگوں کو لیے کر آتے جس کی وجہ سے وجے نگر صحیح معنوں میں ایک بین الا قوامی ریاست بن چکی تھی۔

وجے نگر دارالحکومت کے بارے میں کہاجا تاہے کہ وہ روم سے بھی بڑاشہر تھا۔اُس میں ایک لا کھ سے زیادہ گھر تھے اور شہر کی آرائش کے لئے متعدد نہریں، تالاب اور باغات سجائے گئے تھے۔ اُس وقت جو پر تگالی تاجروجے نگر آئے اُن کے مطابق ایسا شاند ار شہر اُنہوں نے پورے بورپ میں نہ دیکھا تھا۔ وجے نگر کی امارت، اُس کی بے شار فوجی قوت اور دلنشیں شہر دیکھ کریور پی دنگ رہ جاتے۔

وجے نگر میں راجا قانون کا بول بالار کھتے تھے۔ سز انمیں چند مگر سخت تھیں اور انسان اور جائیداد کو قانون ایک ہی نظر سے دیکھتا تھا۔ چنانچہ چھوٹی موٹی چوری پر تو چور کا ایک ہاتھ اور ایک پائوں کاٹ دیا جاتا مگر بڑی چوری یاعزت دار عورت کی عزت پر حملہ کرنے کی سزاموت تھی جو انسان کی ٹھوڑی کے پنچے نوک دار کنڈ اکھوب کر لئے کئے سے دی جاتی تھی۔ امیر بے حد امیر تھے جبکہ غریب بے حد غریب و کہ کسانوں پرلگان، زمین کی حالت اور نوعیت کے مطابق لگایا جاتا تھا مگر پھر بھی اتنازیادہ ہوتا کہ کسان کی کمر ٹوٹی رہتی۔

وجے نگر کی بہت بڑی فوج تھی جس میں تیس ہز ارسے زیادہ گھڑ سوار تھے۔
اس فوج میں ہز اروں مسلمان فوجی بھی شامل تھے جن کے لئے بڑی جاگیریں مختص کی
گئی تھیں۔ راجا کے حکم سے اُن کے لئے خاص طور پر ایک مسجد تعمیر کی گئی تھی اور اپنے
مسلمان سپاہیوں کی دلجوئی کے لئے راجادر بار میں اپنے سامنے ایک میز پر بڑے احتر ام
سے قر آن یاک رکھا کر تا تھا۔

وجے نگر میں بر ہمن توماس مجھلی کو ہاتھ نہ لگاتے مگر راجااور پر جابڑی رغبت سے گوشت کھاتے تھے،اگر چہ سب کٹڑ ہندو تھے۔ بکرے، سور اور ہر قسم کے پر ندوں کا گوشت سرے عام بکتااور خوب پیند کیا جاتا۔ جانوروں کو مندر میں ذ<sup>ج</sup> کیا جاتااور اُن کاخون دیو تا کو جھینٹ چڑھا کر گوشت بازار میں لو گوں کے کھانے کے لئے پیچاجا تا۔

وجے نگراپنے وقت کی ایک وسیج اور شاندار ہند وسلطنت تھی۔ اپنے عرون کے وقت یہ تقریباً پورے جنوبی ہند وستان پر پھیلی ہوئی تھی اور پاک وہند کی سبسے بڑی اور طاقت ور ریاست تھی۔ اس کے راجاعلم وادب اور فن کے قدر دان تھے جن کے دور میں سنسکرت ادب نے بڑی تی کی اور جنوبی ہند وستان میں ہند و فن مصوری، مجسمہ سازی اور تغمیر پر مشتمل محل اور مندر تغمیر کئے گئے۔ ستر ہویں صدی کے نصف تک وجے نگر کی آب و تاب سے سارا ہند وستان جگمگا تارہا۔

پندر ہویں صدی عیسوی میں ہندوستان میں ایک منفر د تحریک نے جنم لیا۔ اس تحریک کامقصد مذہب کومولوی اور پنڈت کی قیدسے آزاد کرواکر ، معبود اور بندے کارشتہ مضبوط کرناتھا۔ اس تحریک کانام بھگتی تحریک تھا۔

چونکہ مذہبی رہنمائوں نے مذاہب پر اجارہ داری قائم کرر کھی تھی اس کئے سخت مخلاف تھی۔ بھگتی تحریک کے رہنما مذہبی رسومات کا بڑا مذاق اُڑا یا کرتے تھے کیونکہ اُن کے مطابق ان رسومات کی وجہ سے مُلّا اور پنڈت ساج میں اہم بنے بیٹھے تھے۔

بھگتی تحریک ہندوستان کی مٹی کی تحریک تھی ، یہ کسی ایک مذہب کی تحریک نہ تھی۔اس تحریک کے رہنمائوں اور ماننے والوں میں ہندو، مسلمان اور دوسرے مذاہب کے لوگ بھی شامل تھے۔اس تحریک کا مقصد مذہبی تعصبات کو ختم کرکے خدا

اور خداکے بندوں سے محبت کو پھیلا ناتھا۔

تھگی تحریک کے رہنمائوں کو مسلمان لوگ مسلمان سمجھتے تھے جبکہ ہندو انہیں ہندو سمجھتے تھے۔ جبکہ ہندو انہیں ہندو سمجھتے تھے۔ جبگی تحریک کے دو مشہور رہنما بھگت کبیر جولاہااور گورونانک تھے۔ گورونانک سکھوں کی مقدس کتاب ''گر نتھ صاحب'' میں شامل ہیں۔ بھگت کبیر کے ماننے والے ''کبیر پنتھی'' کہلاتے ہیں۔ بھگت کبیر کے ماننے والے ''کبیر پنتھی'' کہلاتے ہیں۔ بھگت کبیر نے ماننے والے ''کبیر پنتھی '' کہلاتے ہیں۔ بھگت کبیر نے مانک انہا گورونانک نے ملائے میں وفات پائی جبکہ بابا گورونانک نے ملائے میں وفات پائی جبکہ بابا گورونانک نے میں وفات پائی جبکہ بابا گورونانک نے میں وفات پائی۔

کھنگی تحریک کا ایک نمایاں مقصدیہ بھی تھا کہ اسلام اور ہندومت کے عقائد
کوباہم ملاکر مذہبی تفریق ختم کر دی جائے تاکہ تمام مذاہب کا زور رسومات اور مذہبی
تنازعات سے ہٹ کر مذہبی روا داری ، بر ابری اور محبت پر مرکو زہو جائے۔
کھنگی تحریک کے مطابق خدا کی رضا اور قربت حاصل کرنے کے لئے
ضروری تھا کہ انسان من مارکر خدا کی تلاش میں جُت جائے اور خدا کی مخلوق سے پیار
کرے۔ مزید بر آں اس کام کے لئے مندروں اور مسجدوں میں جانا قطعاً ضروری نہ تھا
کیو نکہ خدا ہر انسان کے اندر بستا ہے۔ اس طرح سے دیکھا جائے تو بھگتوں اور
صوفیائے کرام کی بہت ساری تعلیمات ایک سی تھیں۔

کھگتی تحریک نچلے درجے کی پہی ہوئی ذاتوں کی تحریک تھی۔اس لئے اس کے رہنما بھی نچلی ذاتوں سے تعلق رکھتے تھے اور اُن کے پیغام بھی عام آدمی کے لئے تھے۔لہذا بھگتوں کے کلام میں دو خصوصیات نمایاں تھیں۔ پہلی میہ کہ ان کے رہنمائوں کے کلام سیدھے سادھے اور آسان تھے جن کو سیجھنے کے لئے کسی مذہبی عالم

# کی ضرورت نہ تھی۔ دوئم ہر بھگت نے اپنا کلام اپنی مادری زبان میں لکھا تا کہ اُس علاقے کے عام لوگ اُسے با آسانی سمجھ پائیں۔

\*\*\*\*\*\*

### بإنجوال باب



### اكبرسے يہلے كامندوستان

اکبر سے پہلے نہ تو کسی مسلمان حکمر ان نے ہندوستان کو اپناوطن سمجھ کر اُس پر حکمر انی کی تھی اور نہ ہی وہ جم کر حکمر انی کرپایا تھا۔ مسلمان حکمر ان اکثر دہلی پر قبضہ جماکر پچھ علاقہ فتح کر کے اپنے زیر انتظام لے آتے اور باقی علاقے سے صرف سالانہ باج وصول کرنے پر اکتفاکرتے۔ ان دوطرح کے علاقوں کے علاوہ بھی بہت ساعلاقہ ایساہو تاجو بھی تو دہلی کے حکمر ان کو بادشاہ مانتا اور بھی آزادریاست کی شکل اختیار کر لیتا۔ ویسے بھی درباری سازشیں اور خانہ جگیوں کا بید عالم تھا کہ چالیس پچاس سال سے لیتا۔ ویسے بھی درباری سازشیں اور خانہ جگیوں کا بید عالم تھا کہ چالیس پچاس سال سے زیادہ کوئی بھی مسلمان خاند ان سکون سے ہندوستان پر حکمر انی نہ کرپا تا تھا۔ اس سب کا نیجہ بیہ نکلا کہ ہندوستان کی زیادہ تر ریاستوں پر راج مقامی زمینداروں کا ہی رہتا۔ چنانچہ اکبر کے زمانے تک ہندوستان کے زیادہ ترجھے پر اصل اختیار مقامی زمینداروں اور پنچاپیوں کا ہی چاتیوں کا ہی جبکہ مرکزی حکومت کا دائرہ اختیار باج کی رقوم اکٹھی کرنے تک محدود رہاکر تا۔

ا کبر کے زمانے میں ہندوستان میں اسلام کی پوزیشن کافی کمزور تھی اور اسی وجہ سے علاء کر ام بے حد سخت تھے۔ اکبر سے پہلے دو صدیوں تک مسلمانوں کی حکومت تنزلی کا شکار رہی تھی جبکہ دو سری طرف جنوبی ہند میں وج نگر کی وسیع ہندو سلطنت قائم ہو گئی تھی جس کی وجہ سے جنوب میں اسلامی حکومت کا مکمل خاتمہ ہو چکا تھا۔ بابر کے حملے کے وقت بھی ہندوستان کاسب سے طاقتور حکمر ان ابر اہیم لود ھی نہیں بلکہ راناسانگا تھا۔

دوسری طرف ہندومت کا احیاء بھی شروع ہو چکا تھا اور ہندومت ایک بار پھر تیزی سے مضبوط و مقبول ہور ہاتھا۔ ان دوصدیوں میں بھگتی تحریک نے بھی ہندومت کو بڑی تقویت دی۔ بھگتی رہنما گورونانک، تلسی داس اور چیتنیہ کے جانشین اس سلسلے میں بڑے متحرک تھے۔

اکبر کے دادااور پہلے مغل باد شاہ ظہیر الدین بابر نے اُز بکتان سے آکر ہندوستان پر حملہ کیا۔ یہاں پر دہلی کے مسلمان حکمر ان ابر اہیم لود ھی کو پانی بت کی پہلی جنگ میں شکست دی اور 1526ء میں سلطنت ِ مغلیہ کی بنیادر کھی۔ پانی بت کی تیسر ی جنگ احمد شاہ ابدالی اور مر ہٹوں کے در میان لڑی گئی تھی جبکہ پانی بیت کی دو سری جنگ اکبر نے لڑی تھی، جس کا ذکر آگے آئے گا۔

بابر کے بعد اُس کا بیٹا ہمایوں تخت نشین ہوا۔ مگر افغانی جرنیل شیر شاہ سوری نے 1540ء میں ہندوستان پر حملہ کر کے ہندوستان کی باد شاہت ہمایوںسے چھین لی۔ ہمایوں فرار ہو کر ایر ان چلا گیا۔ اکبر واحد مغل باد شاہ تھاجو لکھے پڑھے نہیں سکتا تھا کیو نکہ

اكبركي تاج يوشي

اس کی پرورش بے سروسامانی کے عالم میں ہوئی تھی۔

شیر شاہ سوری کی موت 1545 عیسوی میں ہوئی جس کے بعد اُس کا بیٹا اسلام شاہ بھی 1554ء میں سفاہ پاک وہند کا باد شاہ ہوا۔ مغلوں کی خوش قتمتی سے اسلام شاہ بھی 1554ء میں فوت ہو گیا اور ہندوستان کی باد شاہت کے لئے مختلف طاقتوں میں جنگ چھڑ گئی۔ ہمایوں نے اس موقع سے فائدہ اُٹھا یا اور دِتی پر چڑھائی کر دی۔ ہمایوں کے قابل جر نیل بیرم خاں نے یہ معرکہ جیت لیا اور پاک وہند کی حکومت پھر سے مغلوں کے یاس آگئی۔

1556ء میں ہمایوں کتابیں اُٹھائے اپنے کتب خانے کی سیڑ ھیاں اُٹر رہاتھا کہ اُس کا پائوں کیسسل گیااور سرپر چوٹ لگنے سے اُس کی موت واقع ہو گئی۔ اس وقت اکبر پنجاب کا گور نرتھا۔ بیر م خان نے فوراً ہی اکبر کی تخت نشینی کا اعلان کر دیا۔

14 سالہ اکبر کی تاج پوشی 1556ء میں بیر م خان نے ضلع گور داسپور میں منعقد کی۔اس موقع پر جس تخت پر اکبر کوباد شاہ کے طور پر بٹھایا گیاوہ دراصل اینٹوں کا ایک تھڑا تھا۔

اکبر کے باپ اور دوسرے مغل شہنشاہ ہمایوں کی اچانک حادثاتی موت پر اکبر کی تاج پوشی کا فوری اعلان ضروری تھااسی لئے بیر م خان نے عقلمندی سے کام لیتے ہوئے تکلفات ملحوظ خاطر رکھناضروری نہ سمجھا۔

تاج پوشی کے وقت اکبر کی سلطنت محض پنجاب اور دہلی پر مشمل تھی۔ ہمایوں کی وفات پر شیر شاہ سوری کے ایک ہند ووزیر ''ہیمو'' نے مغلیہ سلطنت پر فوج کثی کر دی اور دِ بّی اور آگره دونوں پر قبضه کرلیا۔

اُن د نوں ہندوستان میں سخت قبط کی کیفیت تھی اور لوگ بھو کوں مررہے سختے مگر ہیمونے اپنے 1500 ہاتھیوں کی فوج تک کی خوراک میں کوئی کمی نہ آنے دی کیونکہ وہ یانی بیت کی دوسری جنگ کی بھر پور تیاری کررہاتھا۔

1556ء میں پیر جنگ بھی ہیر م خان نے اکبر کے جرنیل کے طور پر جیت لی اور ہندوستان اکبر کے نام ہو گیا۔

پانی پت کی دوسر ی جنگ میں ہیمو کا پلڑ ابھاری تھا کہ اچانک مغل فوج کا ایک تیر اُس کی آنکھ میں جاگھسااور ساتھ ہی جنگ کا یانسہ پلٹ گیا۔

جب ہیموا کبر کے سامنے لا یا گیا تو ابھی اُس میں جان باقی تھی۔ بیر م خان کے کہنے پر اکبر نے اُس کا سرتن سے جد اکر دیا اور غازی کالقب پایا۔

اکبراعظم چودہ سال کی عمر میں ہندوستان کا بادشاہ بن چکا تھا۔ اُس کے ان چودہ سالوں کا بیشتر حصہ جنگلوں اور صحرا وَل میں گزرا تھا جب اُس کا باپ ہمایوں شیر شاہ سوری سے بھا گتا پھر رہاتھا۔ تخت ہندوستان پر بیٹھنے سے پہلے اکبر کو حکومت کی کوئی خاص تربیت حاصل نہ رہی تھی۔ چنانچہ اکبر کے دورِ حکومت کے شروع کے چند سال تمام اختیارات اکبر کالا کُق اور وفادار جرنیل بیرم خان استعال کرتارہا۔

شیعہ ہونے کی وجہ سے بیر م خان دربار کے کٹر سُنی علماء کوایک آنکھ نہ بھا تا تھا۔ جب تک توجنگ وجدل ہوتی رہی بیر م خان کی کا میا بیاں اور فتوحات تمام ساز شوں کا منہ توڑ جو اب رہیں۔ مگر حالات کے پُر امن ہوتے ہی ساز شوں نے سر اُٹھانا شر وع کر دیئے۔ علماء کے علاوہ بیر م خان کے اختیارات اکبر کی رضائی ماں ماہم انگا کو بھی قبول نہ تھے ،اِس کئے وہ بھی ہمہ وقت اکبر کے کان بھر اکرتی۔ اس سب کا نتیجہ یہ نکلا کہ
آخر کارا کبر بیر م خان سے بد ظن ہو گیااور اُس نے بیر م خان کو معزول کر دیا۔ بیر م
خان نے سر تسلیم خم کیااور باقی زندگی مکہ مکر مہ میں گزار نے کی نیت سے نکل کھڑا
ہوا۔ لیکن خداکا کرنا کیا ہوا کہ گجرات کے پاس کچھ پھان دشمنوں نے اُس پر حملہ
کر کے اُسے قبل کر دیا۔ اُس وقت بیر م خان کا چھوٹا بیٹا عبدالر حمن بھی اُس کے ساتھ
قاجو اس حملے میں نے گیا۔ لگتا ہے کہ کچھ عرصہ بعد اکبر کو بھی احساس ہو گیا کہ در باری
سازشوں کا شکار ہو کر اس نے بیر م خان کے ساتھ زیادتی کی ہے کیونکہ بعد میں اُس نے
بیر م خان کے ساتھ زیادتی کی ہے کیونکہ بعد میں اُس نے
بیر م خان کے ساتھ زیادتی کی ہے کیونکہ بعد میں اُس نے
بیر م خان کے بیٹے عبدالر حمن کو اعلیٰ عہدے پر فائز کر دیا۔

بیر م خان کوہٹوانے کے بعد ماہم انگانے دوسال تک ہندوستان پر بے تاج حکومت کی جس کے بعد حکومت کی باگ دوڑ اکبر نے خو د سنجال لی۔

#### اكبر كامندوستان

ا کبر ایک سمجھد ار اور وسیع النظر بادشاہ تھا۔ اُس نے اپنے آپ کو مسلمانوں کے باد شاہ کے بجائے پاک وہند کے تمام لوگوں کا باد شاہ بنایا۔

اسی نظریئے سے اُس نے 1562ء میں امبر کی راجپوت شہزادی جو دھابائی سے شادی کی اور راجپو توں کو احساس دلایا کہ مغل حکومت کوئی غیر وں کی نہیں اُن کے اپنے ہی ہندوستانیوں کی ہے۔

بعد میں اکبرنے اور کئی راجپوت شہز ادیوں سے بھی شادیاں کیں۔ اکبرنے ہندوستان میں نہ صرف غیر مسلموں پر جزیہ ٹیکس ختم کر دیا بلکہ مندروں کی یاتر اپر جو ٹیکس عائد تھاوہ بھی ختم کر دیا۔ اس کے علاوہ اکبر نے یہ بھی اعلان کیا کہ آئندہ سے جنگ جیتنے کے بعد مر دوں،عور توں اور بچوں کو غلام بھی نہ بنایا جائے گا۔

اکبربہت سمجھدار، قابل اور رحمد ل بادشاہ تھا مگراس کا یہ مطلب بالکل نہیں کہ وہ جنگبویا سخت نہ تھا۔ جب میواڑ کے راجہ نے اکبر کی اطاعت کرنے سے انکار کر دیا تو اکبر نے نو د فوج کے ساتھ اُس پر چڑھائی کر دی اور تیس ہزار لوگوں کا قتل عام کیا۔ 27سال کی عمر تک اکبر بے اولاد تھا۔ اولاد کے لئے اُس نے اپنے دارا لحکومت آگرہ سے بیس میل دور سیکری کے مقام پر چشتیہ سلسلے کے صوفی شخ سلیم کے پاس جانا شر وع کیا اور اُن سے دعا کر وائی شر وع کی۔ ایک سال بعد اکبر کے ہاں مہارانی جو دھا بائی کے بطن سے شہزادہ پید اہوا۔ اکبر نے نہ صرف بچے کانام شخ سلیم مہارانی جو دھا بائی کے بطن سے شہزادہ پید اہوا۔ اکبر نے نہ صرف بچے کانام شخ سلیم کے نام پر سلیم رکھا بلکہ سیکری کے مقام پر ایک عالی شان شہر بسایا جس کانام "فتح پور سیکری" رکھا اور آگرہ سے بہت می عوام کو زبر دستی یہاں لاکر بسایا۔ مگر پائی کی کمی کی وجہ سے بچھ ہی عرصے بعد اس شہر کو خیر آباد کہنا پڑا۔ فتح پور سیکری 15 سال تک اکبر کا دارا لحکومت رہا۔

اکبر کاوزیر خزانہ ایک بہت قابل ہندوراجہ ٹوڈرئل تھا۔ اکبر کے زمانے میں ٹیکس کی شرح 33 پر تھی۔ چو نکہ مالیہ گئیس کی شرح 33 پر تھی۔ گر قحطو غیرہ کے دنوں میں چھوٹ دی جاتی تھی۔ چو نکہ مالیہ کا نظام ہندووزیر کے ماتحت تھااس لئے بہت سے افسر ہندو تھے اور وہ ٹیکس لینے میں اپنے ہم وطنوں اور ہندو کوں سے نرمی برتے تھے جس سے اکبر بھی خوش تھا۔ میں درباری کام ہندی سے فارسی میں کر دیا۔ چو نکہ وزارتِ مال میں زیادہ تر ہندو تھے لہذا اُنہیں اس تھم سے مجبوراً فارسی میں کر دیا۔ چو نکہ وزارتِ مال میں زیادہ تر ہندو تھے لہذا اُنہیں اس تھم سے مجبوراً

فارسی سیکھنی پڑی اور اس طرح وہ باد شاہ کے دربار کی زبان سیکھ گئے اور ہندوستانیوں کی باد شاہ کے قریب ہونے اور دربار میں اثر ور سوخ حاصل کرنے کی شروعات ہوئیں۔ اکبر کے زمانے میں پاک وہند میں لوگ بہت خوشحال تھے۔الیی خوشحال ہندوستان نے آنے والی کئی صدیاں پھرنہ دیکھی۔

ا کبر کے افسر ان بھی اتنی زیادہ تنخواہ پاتے تھے کہ شاہانہ طور پر رہتے تھے۔ افسر ان کا اند از زیادہ شاہانہ اس لئے بھی ہو تا کہ افسر کی موت پر اُس کا منصب اور تمام جاگیر و جائید ادو غیر ہ باد شاہ کے قبضے میں آ جاتی تھی جسے وہ اگلے افسر کو دے دیا کر تا تھا۔ لہذا پیسہ جمع کرنے کے بجائے خرچ کرنے کارواج عام تھا۔

ہندوئوں کے در میان جھگڑوں کا فیصلہ اُن کے شاستر وں اور دیگر مذہبی کتب کے مطابق بر ہمن یا گائوں کی پنچایت کیا کرتی تھی جبکہ مسلمانوں کے در میان تنازعات نثر یعہ کے تحت قاضی فیصلہ کیا کرتے تھے۔

ہندوئوں اور مسلمانوں دونوں کے فیصلوں کے خلاف باد شاہ کواپیل کی جا سکتی تھی جس کافیصلہ حرف آخر ہوا کر تاتھا۔

ا کبرنے پاک وہند کی معیشت سنوارنے کے لئے بھی نہایت عمدہ پالیسیاں اختیار کیں۔

کشمیر، ایران اور دو سرے علاقوں سے عمدہ کاریگروں کولا کر لاہور، آگرہ اور احمد آباد بسایا گیااور اُن سے قالین بافی، شال بافی اور ملبوسات کے کار خانے قائم کروائے گئے۔نہ صرف میہ بلکہ اکبرنے اپنے امر اءاور عہدہ داروں کو مجبور کیا کہ وہ بھی انہی کار خانوں کی اشیاء استعال کیا کریں۔ان سب کا نتیجہ سے ہوا کہ پاک وہند میں بہت سی صنعتیں قائم ہو گئیں جو صدیوں تک یہاں کی معیشت پر بڑے مثبت اثرات مرتب کرتی رہیں۔

اکبر کے زمانے میں پاک وہند سے مصالحہ ،خوشبویات ، کشمیری قالین ، کشمیری قالین ، کشمیری قالین ، کشمیری قالین ، کشمیری شالیں اور افیم دنیا کے مختلف ملکوں میں جیجی جاتی تھیں اور بہت مقبول تھیا ۔ ہند وستان کا سوت (کاٹن) کا کپڑا آ دھی سے زیادہ دنیا میں بے حد مقبول تھا اور اُس کی مانگ اتنی زیادہ تھی کہ دنیا کے ہر ملک میں ہاتھوں ہاتھ بکتا ۔ گجر ات کا سوتی (کاٹن) کپڑا توساری دنیا میں اس قدر بکتا تھا کہ کہا جاتا تھا کہ افریقہ اور ایشیا میں سوتی کپڑا صرف گجر اتی ہی پہنا جاتا ہے۔

اُس زمانے میں یورپ میں بھی ہندوستانی کاٹن کے کپڑے کی بہت مانگ تھی۔ یہ نہ صرف باقی دنیا کے کپڑے کی بہت مانگ تھی۔ یہ نہ صرف باقی دنیا کے کپڑے سے بہت عمدہ تھا بلکہ سستا بھی تھا۔ قیمت کم ہونے کی بڑی وجہ بیہ تھی کہ اُس وقت بھی ہندوستانی مز دورا یک یورپی مز دور کے مقابلے میں سات گنا کم معاوضہ لیتا تھا۔

### اكبركاديني رحجان

سولہویں صدی کے اواخر میں ہندوستان میں بیہ بات عام تھی کہ ظہورِ اسلام کوایک ہزار سال ہوا چاہتے ہیں اور اب کسی بھی وقت امام مہدی کا ظہور ہونے والا تھا۔ اکبر اپنی جوانی میں اتنا کٹڑ مسلمان تھا کہ پانچ وقت کی نماز باجماعت اداکر تا، اذان دیاکر تا، اکثر نماز کی امامت کر وا تا اور مسجد میں جھاڑو دیا کر تا تھا۔ انہی مذہبی جذبات کے تحت اُس نے صوفی بزرگ شیخ سلیم چشتی کے ہاں حاضری دینا شروع کی اور پھر ہندوستان کا دار الخلافہ ہی آگرہ سے اُٹھا کر صوفی بزرگ

کے قدموں میں فتح پور سیری لے آیا۔

یہ انہی مذہبی جذبات کا کرشمہ تھا کہ اُس نے صوفی بزرگ شیخ سلیم چشتی کی خانقاہ کے قریب ہی 1575ء میں ایک عظیم عمارت عبادت خانہ کے نام سے تعمیر کروائی جس کا مقصد یہ تھا کہ علمائے کرام سے اسلام کا فیض حاصل کیا جائے۔

ا کبر صوفیوں اور درویشوں کا بڑا معتقد تھا۔ وہ صوفیانہ کلام بڑے شوق سے سنا کرتا۔ خاص طور پر وہ جلال الدین رومی کا کلام بڑی عقیدت سے سنتا اور اس دوران اکثر اُس کی آئکھوں سے آنسورواں ہو جایا کرتے تھے۔

عبادت خانے میں علائے کر ام نے اکبر کو اسلام کاعلم پہنچانے کے بجائے اُسے اپنے چھوٹے بین سے گمر اہ کر دیا۔

ایک دوسرے کو نیچاد کھانے کے لئے علمائے اسلام نے ایسے ایسے فتوے دیئے کہ اکبر کا مذہبِ اسلام سے دل کھٹاہو گیا۔ مثلاً اگر ایک عالم ایک چیز کو حرام کہتا تو دوسر ااُسے نیچاد کھانے کے لئے عجیب وغریب تاویلیس نکال کر اُسی چیز کو حلال قرار دے دیتا۔

اکبر کی چارسے زیادہ بیویاں تھیں۔عبادت خانہ میں علماء نے یہ تذکرہ چھٹر دیا
کہ یہ حرام ہے۔ اُن علماء کو نیچاد کھانے کے لئے دوسرے علماء نے کہا کہ یہ متعہ کے
تحت حلال ہے۔ پہلے علماء نے کہا کہ بادشاہ حنی فقہ کا قائل ہے متعہ نہ کر سکتا ہے۔
دوسرے علماء نے کہا کہ اگر مالکی فقہی متعہ کے حق میں فتو کی دے دیں توایک حنی کے
لئے بھی متعہ جائز ہو جائے گا۔ چنانچہ مالکی عالم نے فوراً فتو کی صادر فرمایا اور بادشاہ کی
شادیاں حرام سے حلال قراریائیں۔

اس کے علاوہ شیعہ اور شنّی علماء بھی ایک دوسرے کو نیچاد کھانے کے لئے نہایت فضول باتیں بادشاہ کے سامنے عبادت خانہ میں کیا کرتے۔خاص طور پر بعض شیعہ علماء چند صحابہ کرامؓ کے بارے میں ایسی ایسی نازیبا گفتگو کرتے کے مذہبِ اسلام پرسے بادشاہ کا اعتبار اُٹھنے لگتا مگر چو نکہ اتنے جید علماء یہ باتیں کرتے توا کبر اُن کو نظر انداز بھی نہ کر سکتا تھا۔ اسی وجہ سے اکبر نے اسلام کے آغاز کی تاریخ بھی پڑھوا کر سنی مگر وہاں بھی ایسی باتیں مختلف فر قوں کی تواریخ میں لکھی تھیں کہ اکبر کا ایمان مزید کمز ور ہو گیا۔

اکبر کے زمانے کے کئی صوفی علاء بھی میدان میں آگئے اور وحدت الوجو د کے فلفے اور ابنِ عربی کی تحریروں سے ایسی ایسی تاویلیس گھڑیں کے باد شاہ کو انسانِ کامل قرار دے کراُس کے لئے سجد ئہ تعزیمی کولازم قرار دے دیا۔

اس سے اکبر کو دین ایک موم کی ناک دکھائی دینے لگا جسے کسی طرف بھی موڑا جاسکتا تھا۔ لہٰد ااکبر اس نتیجے پر پہنچا کہ تمام مذاہب بر ابر ہیں کیونکہ ہر مذہب کی بنیاد سچائی پر ہے اور ہر دین سے عقل اور ضرورت کے مطابق احکام مستعار لئے جاسکتے ہیں۔

ا کبر کے زمانے میں سب سے جید اور مشہور علمائے دین مخدوم الملک اور صدرالصدور تھے۔

مخدوم الملک اسلامی علوم کے ماہر اور عظیم عالم، مگر بہت گھٹیاانسان تھے۔وہ بڑے رشوت خور تھے اور اپنے مخالفین پر جھوٹی تاویلیس بناکر فتو سے صادر کیا کرتے اور اُنہیس مر واڈالتے تھے۔اُن کی موت پر اُن کے گھر سے تین کر وڑروپے نقذ بر آ مد ا کبر کے زمانے کے دو سرے مشہور عالم صدرالصدور تھے جو بہت بڑے عالم تھے مگر اُن کے چیلے رشوت لیتے تھے کیونکہ مسجدوں کے اماموں کو جاگیریں صدرالصدور کے دستخط سے ملتی تھیں۔

مخدوم الملک اور صدرالصدورایک دوسرے کو نیچاد کھانے کی کوشش میں رہتے اور عبادت خانے کی بحثوں میں ایک دوسرے پر پھبتیاں کتے۔ مخدوم الملک نے فتو کی دیا کہ صدرالصدور کے پیچھے نماز جائز نہیں کیونکہ اُسے خونی بواسیر ہے۔ جس پر صدرالصدور نے اعلان کیا کہ مخدوم نہ صرف جانل ہے بلکہ کافر بھی ہے۔ دین الہی

ا کبر کی مذہب میں مداخلت بھی دراصل علماء دین کی ناسمجھیوں کا بتیجہ تھی۔
علماء نے کوشش کی کہ ہربات پر کسی نہ کسی طرح کوئی تاویل گھڑ کر فتویٰ لگادیا جائے
تاکہ حکومت کاہر کام اُن کی اجازت سے ہو اور وہ حکومت کاسب سے طاقتور گروہ بن
جائیں جبکہ اکبر اپنی حکومت علماء کے پاس گروی رکھوانے کے لئے کسی طرح تیار نہ تھا۔
لہذااُس نے اُن کی ناجائز طاقت توڑنے کا یہ طریقہ نکالا کہ مذہبی طاقت ہی بادشاہ میں
مرکوز کر دی جائے ، اور یہ طریقہ بڑاکار آمدر ہا۔

سب سے پہلے علاء کی لڑائیوں اور بے سبب فتو کوں اور حکومت میں مداخلت کوروکنے کے لئے ابوالفضل اور فیضی کے والدشخ مبارک نے اُسے مشورہ دیا کہ وہ مجتهد ہونے کا اعلان کر دے۔ چنانچے بڑی آیتوں اور روایتوں کی اسناد کی بنیاد پر ایک فتویٰ تحریر کیا گیا کہ باد شاہ وقت مجتہد اعظم ہو تاہے اور اس فتوے پر وقت کے تمام بڑے

علاء کرام نے اپنی مہریں ثبت کیں۔ اس طرح اکبرنے ند ہب کے بارے میں مختلف احکام دینے شروع کر دیئے۔

اپنی حکومت کے اٹھار ہویں سال میں اکبر نے ریاست گجرات فتح کی اوراس طرح پہلی بار اُس کا سابقہ پر تگالیوں سے پڑا جو اکبر کی زندگی کے پہلے یور پی لوگ تھے۔ آہتہ آہتہ عبادت خانہ میں مختلف مذہبوں کے مذہبی پیشوا بھی آنے لگے جو بحث ومباحث کرتے اور اکبر اُن سے مختلف سوالات کرتا۔ ان میں مسلمان، ہندو، جین، یارسی، سکھ اور پر تگالی یا دری شامل ہوتے۔

ا کبر بہت ذبین شخص تھااور ذبین اور پڑھے لکھے لوگوں کو بہت پیند کرتا تھا۔ مذاہب میں اکبر کی خاصی دلچیس تھی اور وہ مسلم، ہندو، بدھ، جبین، پارسی، سکھ اور مسیحی علماء کو اکثر اپنے دیوانِ خاص میں بلا کر اُن کی بحثیں سناکرتا تھا۔

اپنی رعایا میں سے مذہبی لڑائیاں ختم کرنے کے لئے اکبرنے" دین الہی" کے نام سے ایک نیادین رائج کیا جو اسلام، ہندومت، بدھ مت، جین مت، آتش پرستی، سکھ مت اور مسجیت کا مجموعہ تھا۔ اس مذہب میں سلام کے طور پر لوگ" اللّٰدا کبر" کہا کرتے تھے۔

عبادت خانہ میں ہونے والی بحثوں میں اکبر خیال رکھتا کہ کسی بھی وجہ سے
انصاف کا دامن ہاتھ سے نہ چھوٹے اور کسی بھی مذہب یا فرقے کے عالم دین کو قابلیت
سے زیادہ پذیرائی نہ ملے۔ لہٰذا کئی بار ایساہو تا کہ دوسرے مذاہب کے عالم یاغیر سُنّ فرقہ کے عالم ایسی دور اندیثی کی باتیں کرتے ، دلیلیں دیتے یا کہاو تیں سناتے کہ اکبر عش عش کر اُٹھتا اور در باری علماء کو خفت اُٹھانی پڑتی۔ چنانچہ در باری علماء عبادت خانہ میں ہونے والی بحثوں کے خلاف افواہیں پھیلاتے رہتے کہ وہاں فقط کفر ٹلتا ہے۔ ان
ساز شوں کی وجہ سے بہت سے سر داروں نے عبادت خانہ کی بحثوں کو بہانہ بناکر اعلانِ
بغاوت کر دیئے۔ مگر اکبر نے ہتھیار ڈالنے کے بجائے اُٹھا لئے اور تمام باغیوں پر فوج
کشی کرکے اُنہیں سر کوب کیا۔ ان بعاوتوں کو کچلنے کا ایک فائدہ یہ ہوا کہ اب اکبر کے
د بنی رجحانات پر حرف اُٹھانے کی کسی میں جر اُت نہ رہی ۔ لہذا 1582ء کے بعد اکبر
نے شیخ مبارک اور اُس کے بیٹوں ابوالفضل اور فیضی کی مد دسے نئے مذہب" دینِ
الٰہی "کی تروی کا کا کام شر و ع کر دیا۔

شیخ مبارک ایک صوفی منش انسان تھے جن کے آباء یمن سے ہجرت کر کے آ آئے تھے۔ شیخ صاحب کا آگرہ میں ایک مدرسہ تھااور اُن کے خیالات سے راتخ العقیدہ علماء اسلام خاصے خفاتھے۔

شخ مبارک کے دوبیٹے ابوالفضل اور فیضی تھے۔ یہ دونوں اکبر کے نور تنوں میں شامل تھے۔ فیضی تھے۔ یہ دونوں اکبر کے نور تنوں میں شامل تھے۔ فیضی اکبر کا درباری شاعر تھا جبکہ ابوالفضل درباری عالم تھا۔

ابوالفضل کا دین الٰہی کی تخلیق اور ترویئے میں بڑاہاتھ تھا۔ دین الٰہی اکبر کے دربار کے باہر کوئی قبولیت نہ پاسکا۔ اکبر نے نہ کبھی نبوت کا دعویٰ کیا اور نہ کبھی اسلام یا حضرت محمد گی شان مرب ادبی کی۔

دراصل عبادت خانے میں بہت سارے علماء کا پول گھل گیا تھا کہ وہ عقل اور علم سے عاری تھے اور بادشاہ کے عام سوالوں کے جواب بھی نہ دے سکتے تھے۔ مگر خفت مٹانے کے لئے وہ مشہور کرتے کہ باد شاہ دراصل دہریہ ہو گیاہے یااُس نے نبوت کادعویٰ کر دیاہے وغیرہ وغیرہ اس لئے ہمارے جوابات نہیں مانتا۔

ا کبر کے زمانے کے عینی شاہد تاریخ دان بہت سارے تھے مگر اُس کی مذہبی تاریخ کی تفاصیل ان میں سے صرف تین نے ہی رقم کی ہیں۔ یہ تھے ابوالفضل، بدایونی اور پر تگیزی یا دری۔

بدایونی چونکہ باد شاہ کے خلاف تھالہذا اُس نے اپنی تاریخ میں بے شار ایسی باتیں لکھیں جو یہ تاثر دیتی ہیں کہ باد شاہ اسلام کے خلاف تھااور ایک نیامذہب بناکر اُس نے نبوت کا دعویٰ کر دیا تھا۔ لیکن اُس کی بہت ساری ایسی باتیں جب دو سرے تاریخ دانوں کے واقعات کے ساتھ ملا کر پڑھی جائیں تو غلط ثابت ہوتی ہیں۔

بعد کے بہت سے تاریخ دانوں نے تحقیق کے بغیر بدایونی کی سب باتوں کو سی مان کر تاریخ کی کتب لکھ ڈالیں۔ دو سری طرف پر تگیزی پا دریوں کے خطوط تھے جو وہ گوامیں کمپنی کے افسروں کو بادشاہ کے متعلق لکھتے تھے۔ انگریز تاریخ دانوں کے لئے سیہ خطوط سب سے اہم تاریخی دستاویزات ہیں۔ مگر تحقیق سے ثابت ہے کہ ان میں بھی بادشاہ کے مذہبی خیالات کے بارے میں بے شار غلط باتیں لکھی تھیں۔

مثلاً جن دنوں کے متعلق انہوں نے لکھا کہ بادشاہ نے تمام مسجدیں اصطبل بنوادیں اور مسجد وں کی تعمیر پر پابندی عائد کر وادی۔ دوسرے کئی لوگوں کی تحریروں سے ثابت ہے کہ انہی دنوں بادشاہ نے قلعہ میں مسجد تعمیر کر وائی اور مختلف او قات میں باجماعت نماز اداکی۔

ا کبر کے مذہبی خیالات اور احکامات کے بارے میں ابوالفضل کا بیان سب سے معتر ہے جس سے ثابت ہے کہ اکبر کے مذہبی خیالات سیاسی تھے اور علماء کی نادانیوں کا نتیجہ تھے۔ جن کا اصل مقصدیہ تھا کہ رعایا کا کوئی بھی باشندہ اپنے آپ کو باد شاہ سے علیحدہ نہ سمجھے۔ ہر مذہب کا ہندوستانی بیہ خیال کرے کہ باد شاہ اُس کے مذہب کا ہے۔

تزکِ جہانگیری کے مطابق اکبرنے مرتے وقت کلمہءشہادت دہر ایا،سور ق لیسین پڑھواکر سنی اور بطور ایک کیے مسلمان کے وفات پائی۔

## اكبركي وسيع النظيري

اکبرایک ذبین انسان تھااور وہ زندگی کی حقیقت کوپانے کی تڑپ رکھتا تھا۔
اس سلسلے میں وہ صرف بحث و مباحثے پر ہی اکتفانہ کرتا ملکہ تجربات بھی کیا کرتا تھا۔
مثلاً اکبر کاخیال تھا کہ انسانی زبان ایک ہی ہے جو ہر انسان کی جبلت میں ہوتی ہے۔ لہذا
اس نے بیس نو مولود بچ لے کر اپنے محل میں اس طرح پالے کہ اُن کے کان میں کوئی
لفظ نہ پڑے۔ مگر چار سال گزرنے کے باوجو دان بچوں نے کوئی لفظ نہ بولا۔ چنانچہ یہ
تجربہ ختم کر کے بچوں کو واپس اُن کے والدین کے پاس بھجواد یا گیا۔

ابوالفضل کے مطابق اُس زمانے کی مشہور کتب میں سے شاید ہی کوئی کتاب ہو

جوا کبرنے پڑھواکرنہ سنی ہو۔ان میں اخلاق، تاریخ، تصوف اور ادب کی کتابیں شامل تھیں۔ مثلاً کیمیائے سعادت، گلستان، بوستان، مثنوی مولاناروم، شاہ نامہ، وغیرہ۔

" ا کبرنه صرف فن تعمیر کااعلیٰ ذوق رکھتا تھا بلکہ بذات خو د ایک مصور بھی تھا۔

اس کے علاوہ موسیقی میں اُس کے اعلیٰ ذوق کا اندازہ اس بات سے بخو بی لگا یاجا سکتا ہے

کہ تان سین کو اپنادر باری موسیقار بنانے کے لئے اُس نے بہت تگ و دو کی۔

ا کبر ایر انی ثقافت کابڑامد ح تھا۔ مگر ساتھ ہی ساتھ وہ پاک وہند کی ثقافت کو بھی بہت پیند کر تا تھا۔ لہذا جہاں اُس نے فارسی زبان اور فارسی طرزِ تعمیر اور فن کی

پذیرائی کی وہیں پر ہندی، ہندوستانی سنگیت اور طرزِ تعمیر اور فن کی بھی بہت ترو تج کی۔
اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان دونوں بڑی ثقافتوں کا میل عمل میں آیا جس سے صحیح معنوں
میں مغلیہ ثقافت کی شروعات ہوئی جو آنے والی صدیوں میں بہت پروان چڑھی۔
اکبر کتابوں کا بے حد شوقین تھااور اکثر کتابیں پڑھوا کر مُناکر تا۔اس طرح
این بے پناہ یاد داشت کے باعث وہ اکثر پڑھے لکھے لوگوں سے زیادہ علم رکھتا تھا۔
اکبرنے کثیر مالیت سے ایک عظیم الثان کتب خانہ بنار کھا تھا جس میں کم از

اکبرنے پر تگالی پادریوں کو مسیحت کی تبلیغ کی اجازت دے رکھی تھی۔اُس نے یہ بھی کہہ رکھاتھا کہ اُس کے اپنے بیٹوں میں سے بھی اگر کوئی شہزادہ کوئی اور دین اپناناچاہے گاتووہ اُسے روکے گانہیں۔

ا کبر اور شہز ادہ سلیم دونوں ہی حضرت مریم کے مجسّمے کی بڑی تعظیم کیا کرتے تھے جس کا مقصد بیہ تھا کہ اکبر پر تگیزیوں کوخوش کرکے اُن سے تو پین لے جب کہ شہز ادہ سلیم اکبر کے خلاف بغاوت میں پر تگالیوں کی مد دچاہتا تھا۔

ا کبر کے دورِ حکومت میں پاک وہند بلاشبہ دنیا کی امیر ترین سلطنت تھی اور اس کے شہری دنیا کے خوشحال ترین لوگ تھے۔

# اكبرك جانشين

سلیم کے علاوہ اکبر کے دواور بیٹے تھے، مر اداور دانیال۔ مگر قضاء الہی سے بیہ دونوں شہز ادول دونوں شہز ادول کے دونوں شہز ادول کی موت کی وجہ کثرتِ شراب نوشی تھی۔

1601ء میں شہزادہ سلیم نے بغاوت کرکے باد شاہت کا اعلان کر دیا۔ اکبر نے سلیم کی بغاوت کی بغاوت کی میں سلیم کے نے سلیم کی بغاوت کی بینے کے لئے اپنا جرنیل ابوالفضل بھیجا جسے رائے ہی میں سلیم کے آدمیوں نے قتل کر دیا۔

1605ء میں سلیم نے خفیہ طور پر اکبر کوزہر دلوادیا جس سے اُس کی موت واقع ہو گئی۔اکبر کا جنازہ جلدی میں کیا گیااور کوئی بہت بڑا جنازہ نہ تھا۔

نوں سال بعد شہنشاہ اور نگزیب کے خلاف بغاوت کے دوران جاٹ لو گول نے آگرہ کے قریب واقع اکبر کے مقبرے کولوٹ لیااور اُس کی ہڈیاں نکال کر آگ میں چینک دیں۔

ا کبر کی سلطنت اپنے وقت کی دنیا کی طاقت ورترین سلطنت تھی ، جس کی مثال ہندوستان کی تاریخ میں نہیں ملتی۔

\*\*

| تاریخ پاکستان کے متنازعہ ادوار   94 |
|-------------------------------------|

#### حصاباب

# رورفي، سکھ اور مر ملے (1500ء = 1800ء)

### يورني

سولہویں اور ستر ہویں صدی عیسوی میں ہندوستان کے خزانے سونے سے
اُسلے پڑتے تھے۔ یہ زمانہ ہندوستان میں تاج محل، تخت ِطالُوس اور کوہِ نور کا زمانہ تھا۔ یہ
وہ دور تھا جب ہندوستان اپنی دولت کے لئے ، اپنے راجائوں کے لئے اور علم وادب کی
پذیر ائی کے لئے ساری دنیا میں مشہور تھا۔ اُن دنوں افغانستان ، ایر ان ، ترکی یاوسطی
ایشیا میں جہاں کہیں بھی کسی فارسی زبان کے شاعر ، ادیب، گائیک یا مصور کو لگتا کہ اُس
نے اپنے فن میں ملکہ حاصل کر لیا ہے تووہ سیدھا ہندوستان کارُخ کر تا اور کسی نہ کسی
ہندوستانی دربار میں جگہ یا تا۔

مغل بادشاہ عظیم الشان فوج بھی رکھنے کے عادی تھے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوتا کہ آس پاس کا کوئی ملک ہندوستان پر حملے کا نہ سوچتا۔ اِدھر ہندوستان میں دولت کی اتنی ریل پیل تھی کہ یہاں سے باہر جانے کی بھی کسی بادشاہ نے ضرورت ہی محسوس نہ کی تھی۔ اندرونی بغاوتیں بھی کوئی الیی نہ رہی تھیں جو سلطنت کے لئے کوئی بڑا خطرہ

ثابت ہو تیں۔ چنانچہ خوشحالی کے اس دور میں علم و فن میں توخوب ترقی ہوئی مگر جنگ و جدل کے طریقوں اور ہتھیاروں میں تبدیلی یاترقی کی کوئی خاص ضرورت محسوس نہ کی گئی۔

دوسری طرف یورپ میں ان دنوں زیادہ تر جہالت کازور تھا۔ چرج نہ صرف لوگوں پر گفر کے فتوے لگا کر اُنہیں زندہ جلادینے کی سز ائیں دیتا بلکہ بادشاہوں کو اجازت دیتا کہ وہ خدا کے نام پر دوسرے ملکوں پر حملے کریں، وہاں قتل عام اور لوٹ ارکریں اور اپناقبضہ ہی جمالیں۔ عمومی طور پر اُس زمانے میں یورپی عوام بد تہذیب، جابل اور غریب جبکہ حکمر ان ظالم و جابر تھے۔ ریاستیں نہ صرف غیریورپی ممالک پر حملے کرتی رہتیں بلکہ آپس میں بھی لڑتی رہتیں۔ چنانچہ اس دور میں یورپ نے جنگی تدابیر اور ہتھیاروں میں بڑی زود اثر تبدیلیاں کیں اور ترقی یائی۔

یور پیوں کے لئے ہندوستان ایک خزانہ تھا۔ یہاں کے کپڑوں اور قالینوں کے علاوہ مصالحہ جات کی بھی یورپ میں بڑی مانگ تھی۔ یور پی جب ہندوستان آئے تو انہوں نے دیکھا کہ یورپ سازوسامان، مال و دولت اور تہذیب و تمدن میں ہندوستان سے پیچھے مگر اسلحے میں بہت آگے تھا۔ تجارت نے زور کپڑاتو معلوم ہوا کہ ہندوستان میں صرف یورپی اسلحے کی مانگ تھی جبکہ ہندوستان سے بے شار سازوسامان یورپ جاتا میں اسلے کی مانگ تھی جبکہ ہندوستان سے بے شار سازوسامان یورپ جاتا

یور پیوں نے دیکھا کہ اُن کے جدید اسلح کی نمائش کرنے سے ہندوستانی سامان سستادیتے تھے۔لہٰذا آہستہ آہستہ انہوں نے تجارت میں اپنی جنگی صلاحیتوں کا بھر پور مظاہر ہ شر وع کر دیا۔ پندر ہویں صدی تک ہندوستان یور پی ممالک میں رہنے والے لوگوں کے
لئے کوہِ قاف جیسی جاذبیت رکھتا تھا۔ اس کی ایک خاص وجہ یہ تھی کہ دونوں
ہندوستان پہنچنااُن دنوں بڑا جان جو کھوں کا کام تھا۔ پہلی مشکل یہ تھی کہ دونوں
سرز مینوں میں فاصلہ بہت تھا اور دو سری مشکل یہ تھی کہ یورپ سے ہندوستان تک کا
بحری راستہ دریافت نہ ہوا تھا۔ سونے پہسہا گہ یہ ہوا کہ افریقہ ، مشرق وسطی ، وسطی
ایشیا اور ایشیائے کو چک پر مسلمانوں کی حکومت ہوگئی۔ نیتجاً سکندرِ اعظم کے بعد
یورپ اور ہندوستان کا زمینی رابطہ محال ہو گیا۔ سمندری رابطے کی کوششیں تب زور پکڑ
سمندروں پر راج کر ناشر وع کر دیا۔
سمندروں پر راج کر ناشر وع کر دیا۔

پر تگال نے پیجا پور کے مسلمان حکمر ان کوشکست دے کر گواکے شہر پر قبضہ کر لیا۔اس فتح کے متیجے میں گواکے مسلمانوں کو چُن چُن کر قتل کیا گیا۔

برازیل ایک جیوٹاساملک ہے جس کی موجودہ آبادی بھی محض ایک کروڑ

کے لگ بھگ ہے۔ اُس زمانے میں یہ آبادی بہت ہی کم بھی اور اُس پریہ کہ پر نگال نے
برازیل کے وسیع و عریض ملک پر بھی قبضہ کرر کھا تھا۔ اب ہندوستان کے علاقوں پر
بھی قبضہ کرنے کے بعد پر نگال میں مسئلہ ہو گیا کہ اسنے پر نگالی کہاں سے لائے جائیں
جو تمام علاقوں پر پر نگال کا قبضہ بحال رکھ سکیں۔ اسی تگ و دو میں پر نگالی افسروں نے
اپنے استحقوں کی ہندوستانی عور توں سے شادیوں کی حوصلہ افزائی کی۔ یہ اسی حوصلہ
افزائی کا نتیجہ تھا کہ گوااور اس کے اطراف میں پر نگالی بایوں اور ہندوستانی ماکوں کے
افزائی کا نتیجہ تھا کہ گوااور اس کے اطراف میں پر نگالی بایوں اور ہندوستانی ماکوں کے

ہندوستان میں آلو، مکئی اور تمبا کو متعارف کروانے والے پر تگیزی ہی تھے۔ ولندیزی

پر تگالیوں کے بعد بورپ سے ولندیزی آئے جنہوں نے مدراس اور بڑگال میں تجارتی گو دام تعمیر کئے۔ ولندیزی ہندوستان میں زیادہ کامیابی نہ حاصل کر سکے اور اپنی تجارت انگریزوں کو پچ کر انڈو نیشیا میں قسمت آزمائی کرنے نکل کھڑے ہوئے۔ ڈنمارک

ولندیز یوں کے بعد ہندوستان میں اہل ڈنمارک آئے اور 1616ء میں بڑگال میں اپنے قدم جمائے۔ یہاں پر انہوں نے ایک چھاپہ خانہ بھی تعمیر کیا۔ مگریہ لوگ بھی یہاں بس نہ سکے اور 1845ء میں اپناکاروبار انگریزوں کو پچ کر چلتے ہئے۔ برٹش ایسٹ انڈیا کمپنی کے نام سے 1600ء میں برطانیہ کے تاجروں نے ایک تجارتی کمپنی کاسٹ بنیادر کھا۔ اس کمپنی کامقصد مشرقی ممالک کے ساتھ تجارت کرنا تھا۔ کمپنی ہندوستان جیسے امیر اور ترقی یافتہ ملک کے ساتھ تجارت کرنے کے لئے تڑپ رہی تھی مگر یہاں پر پر تگیزی اُسے جمنے نہ دیتے تھے۔ چارونا چار کمپنی نے اپنے بادشاہ جیمزاول سے درخواست کی کہ وہ کمپنی کو شہنشاہ ہندوستان سے تجارت کی خاص اجازت لے کر دے۔ چنانچہ شاہ برطانیہ نے 1612ء میں اپناسفیر سرتھامس روشہنشاہ جہا نگیر کے دربار میں بھیجا۔ جہا نگیر نے جیمز کی درخواست قبول کی اور کمپنی کو ہندوستان میں تجارت کرنے اور گودام بنانے کی خاص الخاص اجازت عطاکی۔ چنانچہ ہندوستان میں تجارت کرنے اور گودام بنانے کی خاص الخاص اجازت عطاکی۔ چنانچہ مندوستان میں کمپنی نے سورت کے مقام پر اپنے تجارتی گودام تعمیر کر لئے۔

1639ء میں ایسٹ انڈیا کمپنی نے مدراس میں قدم جمالئے۔ 1638ء میں کمپنی کی ایک اور لاٹری نکل آئی۔ بمبئی پر تگیزیوں کے قبضے میں تھا۔ پر تگیزی شہزادی کی شادی انگریز بادشاہ سے ہو گئی اور وہ جہیز میں جمبئی بھی لے آئی۔ انگریز بادشاہ نے جمبئی کمپنی کو دس پائونڈ سالانہ کے عوض کرائے پر دے دیا۔ کمپنی نے ہندوستان میں وہ لُوٹ مار مجائی کہ معیشت کے انگریز باوا آدم ایڈم سمتھ کو بھی کہنا پڑ گیا کہ کمپنی کا اصل کاروبار ہندوستان کو لُوٹا ہے۔

فرانسيبى

فرانسیسی ہندوستان میں وارد ہونے والی آخری بور پی فوج تھی۔ فرانس میں تجارتی کمپنی 1669ء میں بنائی گئی۔ ہندوستان میں انگریزوں کے علاوہ اگر کسی بور پی قوم کے قدم جمانے کا امکان تھا توہ فرانسیسی تھے۔ گر پوری اٹھار ہویں صدی کی تگ و دو کے بعد انگریز فاتح قرار پائے جبکہ فرانسیسی اپنے وطن واپس سدھارے۔

انگریز وں اور فرانسیسیوں کی ہمسائے ہونے کی بناء پر جنگ وجدل جاری رہتی تھی۔ اسی جنگ وجدل کا شاخسانہ تھا کہ اپنے ملکوں سے باہر بھی جب دونوں قوموں کا سامنا ہو تا توبہ لڑنا شروع کر دیتیں۔ یہی وجہ تھی کہ جب امریکہ میں برطانیہ سے آزادی کی جنگ شروع ہوئی تو فرانس نے اپنی فوجیس امریکہ بھیجیں جو جاکر امریکہوں کے ساتھ انگریزوں کے خلاف لڑیں جس کے نتیج میں 1776ء میں امریکہ نے برطانیہ سے آزادی کی جنگ آزادی ماصل کر لی۔ آزادی کے تحفے کے طور پر فرانس نے امریکہ کو مجسمہ ء آزادی بھیجاجو آج بھی امریکہ کے ساحل پر آویزاں ہے اور امریکی آزادی اور مختاری کی عالمی علامت بن چکا ہے۔

اسی طرح جب ہندوستان میں انگریزوں اور ریاست میسور کے بادشاہ ٹیپو سلطان کی جنگیں شروع ہوئیں تو فرانسیسیوں نے ٹیپوسلطان کی فوج کونہ صرف جدید اسلحہ و توپ خانہ فراہم کی بابلکہ جدید فوجی تربیت بھی فراہم کی۔ایک موقع پر توٹیپو سلطان نے فرانسیسی بادشاہ نپولین بوناپارٹ کو مد د کے لئے خط بھی لکھا تھا جس پر نپولین نے ہندوستان آکر سلطان کی مد د کا ارادہ بھی کر لیاتھا مگر اسی اثناء میں 1799ء میں سلطان ٹیپوائگریزوں سے لڑتا شہید ہو گیا۔ اس کے بعد جب انگریزوں اور سکھوں کی جنگیں ہور ہی تھیں تو فرانسیسی کر نجیت سنگھ کو بھی فوجی اسلحہ، توپ خانہ اور تربیت فراہم کرتے رہے مگر رنجیت سنگھ کی وفات کے بعد سکھ بھی جم کرنہ لڑسکے اور آخر کار فراہم کرتے رہے مگر رنجوں کی قوجی انگریزوں کے قبضے میں چلا گیا۔ ان بے در بے شکستوں نے فراہم کرتے رہے مگر رنجیت سنگھ کی وفات کے بعد سکھ بھی جم کرنہ لڑسکے اور آخر کار

فرانسیسیوں کے دل ہندوستان سے اُچاٹ کر دیئے۔ویسے بھی 1789ء کے انقلابِ فرانس اور اس کے بعد نپولین کی بے در بے جنگوں اور اُس کی موت کے بعد سیاسی حالات نے فرانس کی اندرونی مشکلات میں بہت اضافہ کر دیا تھالہٰذافرانس نے آہستہ آہستہ ہندوستان میں دلچیسی لینی کم کر دی۔

### ہندوستان کی پہلی انگریزی حکومت

بنگال کانو عمر نواب سراج الدولہ بھی انگریزوں اور فرانسیسیوں کی باہمی چپقاش کی نذر ہو گیا۔ فرانسیسیوں کے کہنے پراس نے 1756ء میں 146 انگریز مر دوں اور عور توں کو گر فتار کر کے ایک تنگ و تاریک کو ٹھڑی میں قید کر دیا۔ گرمی اور دم گھٹنے سے اُن میں سے 123 لوگ مر گئے۔ اس پرانگریزوں نے نواب پر حملہ کر دیا اور اپنی مختصر سی فوج سے نواب کی ساٹھ ہزار کی فوج کو جنگ پلاسی میں شکست دے کر بنگال پر قبضہ کر لیا۔

بنگال کے ہندوساہو کارپہلے ہی اس بیس سالہ جذباتی نواب سے تنگ تھے اور اُس کے ماموں میر جعفر کونواب بنانا چاہتے تھے۔ لہٰذاانہوں نے انگریزوں سے مل کر سراج الدولہ کے کئی افسر خرید لئے تھے۔ چنانچہ جب جنگ ہوئی توبیس گنازیادہ فوج ہونے کے باوجو دسراج الدولہ ہارگیا کیونکہ میر جعفر اور کجے ہوئے افسروں کے دستوں نے اپنی ہی فوج سے بغاوت کر دی۔ اس طرح اپنی مرضی کانواب تعینات کرکے انگریز نے بنگال کی حکومت حاصل کرلی۔

سكھ

1984ء میں ہندوستانی وزیر اعظم اندرا گاندھی کو اُس کے سکھ محافظوں نے

اس لئے قتل کر دیا کہ اندرا گاند ھی نے امر تسر کے گوردوارے پر فوج کشی کروادی تھی۔ بیز مین 1557ء میں مغل شہنشاہ اکبر نے سکھوں کے چوتھے گروکو گردوارہ بنانے کے لئے تخفے میں دی تھی۔

1605ء میں جب اکبر اعظم کا انتقال ہوا تو علائے ہندنے سُکھ کا سانس لیا کیو نکہ وہ اکبر کی صُلح کُل کی پالیسی سے بے حد نالاں تھے۔ علمائے دربار اکبر کے بیٹے جہا نگیر کو باد شاہ بناناچاہتے تھے جبکہ دربار کے ہندوام راء جہا نگیر کے بیٹے خسر و کو باد شاہ بناناچاہتے تھے۔ آخر کار جہا نگیر علماء کی مددسے تخت پر بیٹھنے میں کا میاب ہو گیا اور انہیں خوش کرنے کے لئے ہندوستان میں اسلام کی حفاظت کا بیڑہ بھی اُٹھالیا۔ اسی دوران میں شہزادہ خسر وباغی ہو کر آگرہ سے فرار ہو گیا۔ خسر ونے سکھوں کے پانچویں گرو'ڈگروار جن" سے بھی ملا قات کی۔ گروصو فی منش انسان تھے اُنہوں نے انسانی مدردی میں چھوٹی موٹی مدد کر دی۔ اس جرم کی پاداش میں 1606ء میں شہنشاہ ہندوستان جہا نگیر عادل نے گروار جن کو اذبیتیں دے دے کرمروادیا۔

1669ء میں کسی نے اور نگزیب عالمگیر کو بتایا کہ ملتان، تھٹھہ اور بنارس میں ہندوعالم ویدوں کی تعلیم دیتے تھے جو بڑی مقبول تھی۔ باد شاہ نے حکم دیا کہ ساری مغلیہ سلطنت سے ویدوں کے سکول اور مندر مسمار کر دیئے جائیں۔اس حکم کے تحت بڑے پرانے، عظیم الشان اور مقدس مندر گرادیئے گئے جن میں سے کئی کی جگہ مساجد تعمیر کر دی گئیں۔ جزیہ جو اکبر اعظم نے منسوخ کر دیا تھاوہ اور نگزیب نے دوبارہ نافذ کر دیا۔

سکھوں کے نویں گرو''گرو تیخ بہادر'' نے اور نگزیب کے غیر مسلم

ہندوستانیوں پر مسلسل ظلم وستم سے تنگ آ کر علم بغاوت بلند کر دیا۔ 1675ء میں انہیں اور نگزیب نے مر وادیا۔

دسویں اور آخری گرو' گرو گوبند سکھ" نے سکھوں کو فوجی اصولوں پر استوار کیا اور اور نگزیب کی وفات کے استوار کیا اور اور نگزیب کی وفات کے بعد انہوں نے بہادر شاہ اول عرف شاہ عالم کاساتھ دیا۔ بعد میں ان کو ایک افغان نے قتل کر دیا۔ ان کے بعد سے سکھوں کے گرواُن کا مقد س کلام ' گرنتھ صاحب" چلی آر ہی ہے۔

سکھ سلطنت اُسی سال معرضِ وجو دمیں آئی جس سال کر ناٹکا کی ریاست میسور کا سلطان ٹیپوا نگریزوں سے لڑتے ہوئے شہید ہو گیا تھا، یعنی 1799ء میں۔
سکھوں نے مر ہٹوں اور ابدالی سے لڑتے لڑتے اچھی بھلی منظم فوج بنالی تھی۔ لہٰذا 1799ء میں رنجیت سنگھ کے لا ہور پر قبضے کے ساتھ ہی خالصہ سلطنت کی بنیاد پڑگئی جو 1849ء میں انگریزوں کے ہاتھوں ختم ہوئی۔ اپنے عروج پر خالصہ عکومت میں صوبہ خیبر ، لیورا پنجاب اور کشمیر شامل تھے۔

مربط

مرہٹے ہندوستان کی جنوبی ریاست مہاراشٹر اکے علاقے دکن کے جنگجولوگ تھے۔ یہاں کے لوگوں کی زبان، تاریخ، کھانا پینا، لباس اور ثقافت شالی ہندوستان سے بے حد مختلف رہی ہے۔ آگرہ اور دہلی کے اکثر بادشاہوں کو بیہ لوگ نہ مانتے تھے چنانچہ وہاں سے ان پر بار بار فوج کشی کی جاتی تھی۔ اکبر، جہا تگیر، شاہ جہاں اور اور نگزیب، ان تمام مغل بادشاہوں نے یہاں فوج کشی کی۔

اور نگزیپ کے زمانے میں م ہٹوں نے بغاوت کر دی اور سر دار شواجی کی قیادت میں مرہٹاریاست قائم ہوئی۔اور نگزیب نے مرہٹوں کو حقارت سے پہاڑی چوہوں کا خطاب دیااور اُن پر حملہ کر دیا۔ ان پہاڑی چوہوں سے جنگ کرتے 26سال گزر گئے مگر دکن فتح نہ ہو سکا۔ اور نگزیب نے ہیہ 26سال اپنی پوری فوج کے ساتھ د کن میں حالت ِجنگ میں گزارے جس پر اتناخر چہ آیا کہ مغلیہ سلطنت دیوالیہ ہو گئی۔ آخر کار اپنی موت سے دوسال پہلے 1705ء میں اور نگزیب اپنی فوج لے كرواپس دِ تَى ٱلگيا\_اس وقت وہ تقريباً نوّے سال كاہو چكا تھالہذاأس نے اپناوقت قر آن پڑھنے اور قر آن کے قلمی نسخے بنانے میں صرف کرناشر وع کر دیا۔ مغل فوج کی اس شکست سے مریخے مزید مضبوط ہو گئے اور اُن کے حوصلے پہلے سے بھی بلند ہو گئے۔ 1707ء میں جب اور نگزیب فوت ہوا تو اُس کا بیٹامعظم تخت نشین ہوا۔اس وقت اُس کی عمر کوئی 63 برس کے لگ بھگ تھی اور اس کے القابات میں بہادر شاہ اوّل اور شاہ عالم شامل تھے۔

1712ء میں جب شاہ عالم کی وفات ہوئی تواُس کے چار بیٹوں میں تخت نشین کی الیں جنگ شروع ہوئی کہ پورے ایک ماہ تک باپ کی لاش بے گور و کفن پڑی رہی۔

ایک سال کی حکومت کے بعد شاہ عالم کے بیٹے کو اُس کے وزیر نے معزول

کر کے اُس کے جیتیج فرخ سیار کو بادشاہ بنادیا۔ چند ہی سال بعد درباری امر اء اس بادشاہ

سے بھی تنگ آگئے اور 1719ء میں اُسے حرم سے گھسیٹ کر لایا گیا اور زہر دینے سے بہلے اندھا کر دیا گیا۔

فرخ سیار کے خلاف بغاوت میں امر اء کاساتھ دینے پر مرہٹوں کو د کن میں

خود مختاری دے دی گئی۔ آہستہ آہستہ مر ہے ہندوستان کی بڑی طاقت بننے لگے اور 1738ء تک وہ ہندوستان کی سب سے بڑی فوجی قوت بن چکے تھے۔

نادرشاه

ایران کی صفوی حکومت پر افغانیوں نے حملہ کر دیااور 1722ء میں اصفہان پر قبضہ کرلیا۔1736ء میں ایرانی جرنیل نادر شاہ درانی نے افغانوں کو مار بھاگایااور ایران پر اپنی باد شاہت کا اعلان کر دیا۔

1739ء میں نادر شاہ نے ہندوستان پر حملہ کر کے دِ تی کی اینٹ سے اینٹ بجا دی۔ بیشتر ہندواور مسلمان مر دوں کو قتل کر دیا گیااور ایر انی افواج نے ہز اروں مقامی عور توں کی عصمت دری کی جن میں ہندویا مسلمان کی کوئی تمیز روانہ رکھی گئی۔ جاتے جاتے نادر شاہ افغانستان کو ہمیشہ کے لئے ہندوستان سے علیحدہ کرکے کے گیا کیونکہ اس کے بعد افغانستان کبھی ہندوستان کا حصہ نہ بنا۔

#### احمد شاه ابدالي

احمد شاہ ابد الی نے ہند وستان پر گل دس حملے کئے جن میں سے پہلا 1748ء
میں کیا اور شکست کھائی۔ یہ حملہ نادر شاہ کے حملے کے محض نوسال بعد کیا گیا تھا۔
نادر شاہ کی موت کے بعد اُس کے افغان جر نیل احمد شاہ ابد الی نے افغانستان
میں اپنی علیجدہ باد شاہت کا اعلان کر دیا اور پنجاب اور خاص طور پر لا ہور پر بار بار حملے
میں اپنی علیجدہ باد شاہت کا اعلان کر دیا اور پنجاب ور خاص طور پر لا ہور پر بار بار حملے
کر کے انہیں اتنی بار لُوٹا کہ یہاں پنجابی زبان میں محاورہ بن گیا ،" کھا دا پیتالا ہے دا، باتی
احمد شاہے دا" (جو پچھ کھالو گے اور پہن لو گے وہی ملے گاباتی سب احمد شاہ لُوٹ کر
لے جائے گا)۔

ابدالی نے 1756ء میں پھر حملہ کرکے دِ تی میں قتل وغارت گری کا بازار گرم کر دیا۔ نہ صرف باد شاہ اور امر اء کو لُوٹا گیا بلکہ د ، بلی کے ہر گھر سے مالِ غنیمت اکٹھا کیا گیا۔ جس گھر سے مال کم ملا اُس گھر والوں پر اتنا تشد د کیا گیا کہ یا تو وہ مر گئے یا انہوں نے خو دکشی کر لی۔ جہاں افغان فوجیوں کو خوبصورت عور تیں نظر آئیں، چاہے وہ ہندو تھیں یامسلمان ، اُنہیں ہندوستانی کنیزیں جان کر اُن کی عزت لُوٹ کی گئے۔ اس حملے میں لُوٹ گئے بے شار مالِ غنیمت میں مغل در بارکی تمام خوبصورت مسلمان مگر ہندوستانی بہو بیٹماں بھی شامل تھیں۔

1757ء میں ابدالی نے ہندوستان پر چو تھاحملہ کیا، ایک ماہ تک دِ تی میں قتلِ عام کیا، عصمت دری کا بازار گرم رکھااور جو پچھ لوٹ سکتا تھالوٹ کر لے گیا۔ اُدھراسی سال بنگال میں انگریزوں نے جنگ پلاسی جیت کر نواب سراج الدولہ سے بنگال حاصل کرلیا۔ اگلے ہی سال 1758ء میں مرہٹوں نے لاہور پر قبضہ کر لیااور پنجاب میں بھی اُن کی حکومت ہوگئی۔

ابدالی ہندوستان پر حملہ تولوٹ مار کے لئے کرتا مگر ایک اچھا بہانہ اس لوٹ مارکا اُسے شاہ ولی اللہ کی دعوتِ بلغارسے بھی مل گیا۔ ہو ایوں کہ نادر شاہ کی لوٹ مارک بعد مغلیہ فوج تقریباً ہے کار ہوگئ۔ چنانچہ اب دِلّی کی مغلیہ حکومت دراصل مرہٹہ فوج کے بل بوتے پر چل رہی تھی اور مغل بادشاہ مرہٹوں کے وظیفے پر چل رہا تھا۔ اس بات پر دربار کے مسلمان علماء بڑا کڑھتے تھے۔ چنانچہ مر تھوں کا اثر ورسوخ ختم کروانے کے لئے شاہ ولی اللہ نے ابدالی کو ہندوستان پر ایک اور حملہ کرنے کی دعوت دے ڈالی۔ یہ حملہ ابدالی نے 1761ء میں کیا جس میں اُس نے پانی پت کی تیسری جنگ تاریخ یا کہتا ہے متنازعہ ادواد | 106

میں مرہٹوں کوشکستِ فاش سے دوچار کیا۔

مرہٹوں کو شکست دینے کے بعد افغان فوجوں نے ہندوستان کی گرمی میں رہنے سے انکار کر دیا اور مجبوراً ابدالی کو واپس افغانستان کوچ کرناپڑا۔ جاتے جاتے وہ پنجاب اور سندھ کو اپنی سلطنت میں شامل کر گیا جبکہ باقی سارا ہندوستان لُٹاپُٹا چھوڑ گیا۔
اب ہندوستان میں کوئی ایسی طاقت نہ بچی تھی جو انگریزوں کوروک سکتی۔
ایک ٹیپوسلطان تھا جس نے اُن کا بے جگری سے مقابلہ کیا مگر 1799ء میں اُس کو بھی شکست ہوئی جس کے بعد انگریز ہندوستان کے بے تاج بادشاہ بن گئے۔
مرہٹوں اور جاٹوں کوراستے سے ہٹانے کے بعد انگریز دِیؓ کے اصل حکمر ان بن گئے۔ 1801ء سے مغل بادشاہ ، جو پہلے مرہٹوں کے وظیفے پر جیتا تھا، اب سمپنی بہادر کے وظیفے پر جیتا تھا، اب سمپنی بہادر کے وظیفے پر جیتا تھا، اب سمپنی

\*\*

| 400   1   - 11 ** | 4 14 4 4 4 |
|-------------------|------------|

### ساتوال باب

# تحریک پاکستان (1857ء – 1947ء)

# قام یاکستان کے چند مناظر

## قائدِ اعظم، علاء اور جارج ششم

علّامہ شبیراحمہ عثانی قائراعظم کے علائے دین ساتھیوں میں سبسے
نمایاں تھے۔ علّامہ صاحب کے بقول قائراعظم فاسق تھے اور مسلم لیگ لیڈروں کے
گناہوں اور عیاشیوں کی وجہ سے بہت سے نیک مسلمان مسلم لیگ میں شامل ہونے
سے ہنچکچاتے تھے۔ علّامہ صاحب کا کہناتھا کہ مسلمانوں کو جناح صاحب کے لقب قائر
اعظم سے خائف ہونے کی قطعاً کوئی ضرورت نہیں کیونکہ اس لقب کا ہر گزیہ مطلب
نہیں ہے کہ جناح صاحب مسلمانوں کے سب سے عظیم رہنماہیں۔ علّامہ صاحب کے
مطابق لقب قائدِ اعظم کا مطلب محض یہ تھا کہ جناح صاحب سب سے اچھے سیاستدان
ہیں۔ علّامہ صاحب نے یہ بات واضح کی کہ جب مشہور پہلوان "زابسکو" ہندوستان آیا
تاریخ بیا مہاتما گاند ھی یا جناح صاحب کو نہیں بلکہ رستم زماں گاماں پہلوان کو اس سے لڑنے
تاریخ بیا تعمال کو اس سے لڑنے

کے لئے بھیجا گیا تھا۔ اِسی طرح ساسی و آئینی معاملات پر انگریز حکومت سے گفت وشنید کرنے کے لئے سب سے موزوں آدمی قائدِ اعظم ہی تھے۔ مگر اس کا پیر مطلب بالکل نہیں تھا کہ پاکستان بننے کے بعد بھی قائد اعظم پاسیاستدان اِس اسلامی ریاست کے رہنماہوں گے۔علّامہ صاحب کے مطابق ایسابالکل نہ ہونا تھابلکہ پاکستان کی ریاست کے معرض وجو دمیں آ جانے کے بعد قائد اعظم سمیت سارے سیاستدانوں کا کام ختم ہو جانا تھااور پاکتان کی مکمل باگ دوڑ علاء دین نے سنجال لینی تھی۔ اِس ضمن میں علّامه شبیراحمه عثانی مثال دیاکرتے کہ جب ہندوستانی مسلمان حج پر جاتے ہیں تو بحری جہاز کا کپتان ایک انگریز ہوتاہے۔ یہ انگریز کپتان حاجیوں سے بھرے جہاز کو جدّہ کے ساحل کے قریب تک پہنچا کرڑک جاتا ہے کیونکہ وہ عرب ساحل کونہ جانتا ہے۔اس جگہ سے ایک عربی کپتان آ کر جہاز کی ناخدائی سنجال لیتا ہے۔اسی طرح، علامہ صاحب فرماتے، ہندوستانی مسلمانوں کاسیاسی جہاز قائدِ اعظم کی کیتانی میں ہے، مگریا کستان کی تخلیق کے ساتھ ہی ہیہ کپتانی قائدِ اعظم اور دوسرے سیاسی رہنماوں کے ہاتھ سے نکل کر علاء دین کے ہاتھوں میں آ جائے گی جو شریعت کے معاملات بہتر سمجھتے ہیں۔ یا کتان کے قیام کے پہلے روز ، آل انڈیا \_ یا کتان مسلم لیگ کے صدر و بانیء یا کستان حضرت قائد اعظم محمد علی جناح نے اسلام کے نام پر قائم ہوئی نومولود سلطنت ِخدادادِ یا کستان کے پہلے گور نر جنرل کے طور پر جو حلف اُٹھایااُس کے چندالفاظ بەتقى:

"میں، محمد علی جناح، حلف اُٹھا تاہوں کہ گور نر جزل پاکستان کی حیثیت سے آئین یا کستان کی یاسداری کروں گااور شہنشاہ جارج

ششم كاو فادار ر ہوں گا۔"

صرف قائداعظم ہی نہیں، بلکہ اگلی دہائی میں بھی پاکستان کے تمام سربراہانِ مملکت بادشاہ یا ملکہءانگلستان کی وفاداری کی قشم کھانے کے بعد ہی پاکستان پر حکومت کرنے کی اجازت پاتے رہے۔

يوم آزادي

مطالعہ پاکستان کی کتابوں کے مطابق پاکستان- 14 اگست 1947ء بروز جمعرات بمطابق-27رمضان المبارك1366 ھ كومعرض وجو دييں آيا۔ پچپلی کئی دہائیوں سے ہم۔ 14 اگست کوہی سر کاری طور پر جشنِ آزادی مناتے آئے ہیں۔ گر قائد اعظم نے بیہ شہنشاہ برطانیہ کی وفاداری والا گور نرجزل یا کستان کا حلف – 14 اگست 1947ء کو نہیں اُٹھایا تھا۔ اُنہوں نے بیہ حلف – 15 اگست 1947ء کو اُٹھایا تھا۔ اُنہوں نے گور نر جنرل کی حیثیت سے اپنی پہلی تقریر میں بھی فرمایا که -15 اگست ایک آزاد اور خود مختاریا کستان کی پیدائش کادن ہے۔ آئینی اور قانونی طور پر پاکستان کا قیام جس قانون کے تحت عمل میں آیاوہ آزادیء ہند کا قانون 1947ء لینی Indian Independence Act, 1947 ہے جس میں آج بھی درج ہے کہ- 15 اگست 1947ء پاکستان کی پیدائش کا دن تھا۔ چونکہ پاکستان کواینے قیام کے ساتھ ہی ہے شار مشکلات کاسامنا کرنا پڑا الہٰذا تقریباً ایک سال تک پاکستان اپنی ڈاک ٹکٹ جاری نہ کر سکا۔ پیہ آخر کار جولائی 1948ء میں جاکر ممکن ہو سکاجب پاکستان نے اپنی پہلی ڈاک ٹکٹ جاری کی،اور اس ڈاک ٹکٹ پر بھی

ظہورِ پاکستان کی تاریخ – 15 اگست 1947ء ہی درج تھی۔اس کے اگلے ہی ماہ پاکستان

تاریخ پاکستان کے متنازعہ ادوار | 111

کی پہلی سالگرہ کادن تھا۔ مشکلات کی وجہ سے یہ سالگرہ عظیم الثان طریقے سے تونہ منائی جاسکی مگر سرکاری طور پر بہر حال منائی گئی، اور پاکستان کی پہلی سالگرہ سرکاری طور پر –1948ء کو منائی گئی۔ اس سالگرہ کے دوسال بعد یعنی 1950ء میں طور پر –19 اگست 1948ء کو منائی گئی۔ اس سالگرہ کے دوسال بعد یعنی 1950ء میں تعزیر اتِ پاکستان (Pakistan Penal Code, 1860) میں ایک ترمیم کے ذریعے شق 123 مے کااضافہ کیا گیا۔ اس دفعہ کے مطابق پاکستان – 15 اگست دریعے شق 123 مے کااضافہ کیا گیا۔ اس دفعہ کے مطابق پاکستان – 15 اگست 1947ء کو معرض وجو دمیں آیا اور قیام پاکستان کے خلاف پر و پیگنڈ اکرنے کی سزادس سال قیدر کھی گئی۔ قانون کی اس کتاب میں، جس کی دفعہ 202 کے تحت مجر موں کو کھانی پر لئکا یا جا تا ہے، آج بھی قیام پاکستان کی تاریخ – 15 اگست 1947ء ہی درج

پھر ہم یوم آزادی کا جش – 14 اگست کو کیوں مناتے ہیں؟

ایساہی ایک سوال یوم پاکستان کی تاریخ کا بھی ہے۔

Pakistan Day منایاجا تا ہے۔ یہ 1940ء میں مسلم لیگ کے قرار دادیا کستان

(قرار دادیل ہور) منظور کرنے کی یاد میں منایاجا تا ہے ، جس میں مسلم لیگ نے قیام پاکستان کا اصولی مطالبہ کر دیا تھا۔ یہ قرار دادہ جے مسلم لیگ کے سابقہ صدر اور احمد ی پاکستان کا اصولی مطالبہ کر دیا تھا۔ یہ قرار دادہ جو مسلم لیگ کے سابقہ صدر اور احمد ی رہنما سر ظفر اللہ نے تحریر کیا تھا، – 23 مارچ کو پیش اور – 24 مارچ کو ؟ اصولاً – 24 مارچ کو گئی گئی۔ کیا اس قرار داد کی یاد – 23 مارچ کو منائی چا ہے گیا۔ کیا اس قرار داد کی یاد – 23 مارچ کو منائی چا ہے گیا۔ کو الر داد منظور ہونا اتنا اہم کو۔ گو یہاں پھر بھی کچھ گنجائش ہے کہ شاید کسی نے سوچا کہ قرار داد منظور ہونا اتنا اہم واقعہ نہیں تھا جتنا کہ اُس کا پیش کیا جانا، وغیرہ ۔ اور ایساسو پیخوالا کوئی صاحب طاقت و اختیار ہوگا اور اُس نے فیصلہ سنادیا ہوگا کہ یوم پاکستان ۔ 23 مارچ کوئی منایا جائے ، جس تقنیار ہوگا اور اُس نے فیصلہ سنادیا ہوگا کہ یوم پاکستان ۔ 23 مارچ کوئی منایا جائے ، جس تقنیار ہوگا اور اُس نے فیصلہ سنادیا ہوگا کہ یوم پاکستان ۔ 23 مارچ کوئی منایا جائے ، جس تقنیار ہوگا اور اُس نے فیصلہ سنادیا ہوگا کہ یوم پاکستان ۔ 23 مارچ کوئی منایا جائے ، جس تقانی عہ متناز عہ ادواد | 111

کی سمجھ اور فیصلے پر ساری قوم آج تک سر تسلیم خم کرکے - 23مارچ کوہی چھٹی پاتی اور یاد مناتی ہے۔

## نظريهء پاکتان اور نظریه ءاسرائیل

1930ء کی دہائی میں جب مسلم لیگ نے تقسیم ہنداور قیام پاکستان کا مطالبہ پُرزور طور پر کرناشر وع کر دیاتویہ بھی سوچا کہ اُمتِ مسلمہ کو بھی اس کارِ خیر میں شامل کیا جائے تاکہ تمام دنیا کے مسلمان غیر مسلموں سے مطالبہ کریں کہ سرزمین ہندوستان میں بسنے والے مسلمان اپنے علیحدہ دین کی وجہ سے علیحدہ قوم ہیں لہٰذااُنہیں ہندوستان کا بٹوارہ کرکے ایک علیحدہ ملک یاکستان دیا جائے۔

چنانچہ جب 1938ء میں مصر کے شہر قاہرہ میں فلسطین کا نفرنس منعقد ہوئی تومسلم لیگ کی جانب سے چوہدری خلیق الزمان نے اس میں شرکت کی۔ وہاں چوہدری صاحب نے مختلف عرب مسلم لیڈروں سے قیام پاکستان کے حق میں بیان لینے کی کوشش کی مگر اُن سب نے صاف انکار کر دیا۔ اُن سب کا کہنا تھا کہ مسلم لیگ تووہ ہی بات کررہی ہے جو یہودی کرتے ہیں۔ یعنی مذہب کی بنیاد پر قومیت اور اُسی کی بنیاد پر علی بنیاد پر علیہ قیام اسرائیل علیحدہ ملک۔ اُن کے مطابق قیام پاکستان کی حمایت کرنے کاصاف مطلب قیام اسرائیل کی جانب کرنا تھا۔

اسرائیل، جسے ترکی نے 1950ء میں اور مصر نے 1979ء میں تسلیم کرلیا تھا، 1947ء میں پاکستان کی طرح انگریز کے زیر تسلط ایک علاقہ تھا۔ اُس زمانے میں ہندوستان میں مسلمان اور فلسطین میں یہودی انگریز سے مطالبہ کررہے تھے کہ اپنے اپنے علاقے میں وہ مذہب کی بنیاد پر علیحدہ اقوام ہیں لہذا جب انگریزیہ علاقے چھوڑ کر جائے تو اُنہیں اُن کے علیحدہ ممالک یعنی پاکستان اور اسر ائیل دے کر جائے۔ ہندوستانی مسلمان کہتے تھے کہ وہ قریب بارہ صدیاں پہلے ہندوستان پر حملہ آور ہوئے اور کوئی سات سوسال یہاں کے مختلف علا قوں پر حکومت بھی کی۔سو بمطابق

> ہر مُلک ملکِ ماست کہ ملک خدائے ماست

ہندوستان میں اُن کے رہا کئی اور حکومتی علاقے اُن کی ملکیت ہو چکے ہیں جو اُن کو دے دیئے جائیں کیونکہ غیر مذہب اقوام کے ساتھ رہ کر اُن کا دھر م بھرشٹ ہو جانے کا خدشہ تھا۔

دوسری طرف یہودیوں کا کہناتھا کہ اُن کے آباء یعنی حضرت ابراہیم عراق
میں رہتے تھے۔ آسانی کتاب توریت کے مطابق خدانے اُنہیں فلسطین میں لاکر بسایا
اور یہ ملک قیامت تک کے لئے یہودیوں کوعطاکر دیا۔ لہذا پچھلے چار ہز ارسال سے یہ
ملک خدائی تحفہ کے طور پر اُن کے پاس ہے اور اُس پرلگ بھگ چھ سوسال اُن کے
پیغیبر وں نے، جن میں حضرت دائوڈ اور حضرت سلیمان بھی شامل ہیں، حکومت کی۔
اُس کے بعدیہ علاقہ مختلف اقوام کے زیرِ حکومت آتار ہا مگر یہودی مسلسل یہاں بست
رہے۔ لہذا یہ ان کا ملک ہے اور اب جب کہ انگریزیہاں سے جاہی رہے ہیں تووہ اُن کا
ملک اُن کے حوالے کر کے جائیں۔

مذہبی بنیادوں پر پاکستان کے قیام کے بعدیہودیوں نے مذہبی بنیادوں پر اسرائیل کے قیام کی تحریک پر اور زور دینا شروع کر دیا۔ یہ معاملہ اقوام متحدہ پہنچاتو

اسرائیل مخالف ممالک نے پاکستان کے مندوب سر ظفر اللہ کو اپنالیڈر چُنا مگر اُن کی ہر دلیل پر اُن کے سامنے قیام پاکستان ہی کی مثال رکھی گئی،اور یوں نظریہ ءپاکستان کے فلنفے کی بنیاد پر 1948ء میں اسرائیل بھی معرض وجو دمیں آہی گیا۔ اقلیق لیگ

د یوبندی علمائے ہند کی قیام پاکستان کی مخالفت کی ایک وجہ یہ بھی ہوسکتی ہے کہ آل انڈیامسلم لیگ میں اثر ور سوخ رکھنے والے بہت سے رہنما شیعہ اور اساعیلی تھے۔

آل انڈیا مسلم لیگ کے پہلے اور آخری صدور اساعیلی تھے۔ پہلے سر آغاخان اور آخری صدور اساعیلی تھے۔ پہلے سر آغاخان اور آخری حضرت قائد اعظم ۔ اور تواور 1931ء میں احمدی رہنماسر ظفر اللہ بھی آل انڈیا مسلم لیگ کے صدر منتخب انڈیا مسلم لیگ کے صدر منتخب ہوئے۔ 1916ء میں، پھر 1924ء میں، اس کے بعد 1929ء میں، پھر 1934ء اور آخری بار 1937ء میں۔ پانچویں بار دس سال پر محیط تھی جب وہ 1937ء سے 1947ء کے صدر رہے۔

ہر سیاسی پارٹی کی طرح آل انڈیا مسلم لیگ کو چلانے کے لئے بھی چندے کی ضرورت پڑتی تھی جو کہ امیر مسلمان ہی دے سکتے تھے۔ ہندوستانی مسلمانوں میں دو طبقے امیر تھے۔ جاگیر دار اور کاروباری۔ چو نکہ جاگیریں زیادہ تر انگریز سرکار کی مر ہونِ منت تھیں لہٰذا جاگیر دار عمومی طور پر انگریز مخالف سیاست سے گریز کرتے تھے۔ منانچہ چندہ کاروباری مسلمانوں سے ہی آیا کر تا تھا۔ یہ طبقہ زیادہ تر تجارتی بندر گاہوں جیسے ممبئی، مدراس اور کلکتہ میں آباد تھا اور ان لوگوں میں بہت سے اساعیلی، شیعہ اور

احمدی تھے۔اسی وجہ سے مسلم لیگ کے بہت سے صدور بھی وہ پئے گئے جن کاان طبقوں پر اثر ور سوخ تھا اور وہ ان سے چندہ جمع کرنے میں معاون ہو سکتے تھے۔ چو نکہ حکمر ان انگریز تھے اس لئے رہنمائی بھی اُنہی لو گوں کو سونی جاتی جو انگریزی تعلیم بھی رکھتے تھے۔ لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ سلطنتِ خدادادِ پاکستان کو بنانے والی سیاسی جماعت آل انڈیا مسلم لیگ کے زیادہ تر صدور مذہبی رجمان کے دقیانوسی علماء دین نہیں بلکہ انگریزی تعلیم یافتہ اور القاب یافتہ بابولوگ شخصیات کا مختصر تعارف درج ذیل ہے:
مر آغاخان

1906ء اور 1909ء میں مسلم لیگ کے صدر سر آغاخان تھے۔ سر سلطان محمد شاہ \_\_\_ آغاخان اللہ اساعیلیوں کے 48 ویں امام جو 1877ء میں کراچی میں پیدا ہوئے۔ انہوں نے انگلتان کے مشہور ایمٹن (Eton) سکول اور کیمبرج یونیور سٹی سے تعلیم پائی۔ تاجی بر طانیہ سے سر کا خطاب پائے کے بعد 1932ء میں لیگ آف نیشنز میں ہندوستان کے مندوب مقرر پانے کے بعد 1932ء میں لیگ آف نیشنز میں ہندوستان کے مندوب مقرر ہوئے۔ 1934ء میں پر یوی کونسل (Privy Council) کے ممبر بنے۔ ہوئے۔ 1934ء میں لیگ آف نیشنز کے صدر بنے۔ اُن کی عوامی خدمات پر شہنشاہ جر منی، ترک سلطان اور شاہ ایر ان نے بھی انہیں خطابات سے نوازا۔

1907ء میں مسلم لیگ کے صدر سر آدم جی پیر بھائی تھے۔ یہ جنگِ آزادی

سر آدم جی پیر بھائی

سے گیارہ سال پہلے 1846ء میں ہندوستان کے صوبے گجرات میں پیدا ہوئے۔ ان کا تعلق اساعیلیوں کے ایک فرقے دائو دی بوہرہ سے تھا۔ یہ اپنے وقت کے سب سے بڑے ہندوستانی کاروباری شخص شار کئے جاتے سے ممبئی میں ان کے کاٹن اور چڑے کے کار خانے تھے۔ ممبئی میں ان کے کاٹن اور چڑے کے کار خانے تھے۔ 1900ء میں انہیں قیصر ہند کا خطاب دیا گیا۔ 1907ء میں انہیں تاج برطانیہ کی طرف سے سر کا خطاب ملا۔ گو کہ وہ اُن پڑھ تھے مگر محمدن ایجو کیشنل کا نفرنس نے انہیں اپنا پہلا صدر منتخب کیا۔ انہوں نے بشار فلاحی کام سرانجام دیئے جن میں بہت سے قبرستان ، سرائے ، مساجد ، ہبیتالوں اور سکولوں کی تعمیر شامل تھی۔ ان فلاحی کاموں کا دائرہ نہ صرف ہندوستان بلکہ مکہ ، مدینہ ، کر بلا اور یکن تک بھیلا ہوا تھا۔

### سرعلی امام

1908ء میں مسلم لیگ کے صدر سر علی امام تھے۔ یہ سمپنی بہادر کے خلاف لڑی گئی جنگ آزادی کے بارہ سال بعد 1869ء میں پٹنہ کے ایک شیعہ گھرانے میں پینہ کے ایک شیعہ گھرانے میں پیدا ہوئے۔ انگلتان سے قانون کی تعلیم حاصل کی، تاخ برطانیہ سے سر کا خطاب پایا۔ مسلم لیگ کی صدارت کرنے کے نوسال بعد انہیں اگریز سرکار کی طرف سے پٹنہ ہائی کورٹ کا جج مقرر کر دیا گیا۔ انہیں اگریز سرکار کی طرف سے پٹنہ ہائی کورٹ کا جج مقرر کر دیا گیا۔

### نواب سليم الله

1912ء میں مسلم لیگ کے صدر نواب سلیم اللہ تھے۔ یہ 1871ء میں بنگال کے ایک شیعہ گھرانے میں پیدا ہوئے۔ تقسیم بنگال اور مسلمانوں کی انگریزی تعلیم کے بڑے داعی تھے۔ یہ بنگال کی قانون ساز اسمبلی انگریزی تعلیم کے بڑے داعی تھے۔ یہ بنگال کی قانون ساز اسمبلی (Bengal Legislative Assembly) کے ممبر اور ڈھاکا

یو نیورسٹی کے بانیوں میں سے تھے۔ان کے پوتے خواجہ ناظم الدین پاکستان کے وزیر اعظم بھی ہے۔

#### محمه على جوہر

1918ء میں مسلم لیگ کے صدر مولانا محمہ علی جو ہر تھے۔ یہ 1878ء میں رام پور میں پیدا ہوئے۔ انہوں نے دارالعلوم دیوبند، مسلم یونیورسٹی علی گڑھ اور آکسفورڈ یونیورسٹی سے تعلیم حاصل کررکھی تھی۔ یہ تحریکِ خلافت کے ممتازر ہنمائوں میں سے تھے جس تحریک کی قیادت مہاتما گاندھی کررہے تھے۔

# حسرت موہانی

1921ء میں مسلم لیگ کے صدر مولانا حسرت موہانی تھے۔ یہ 1875ء میں اُتر پر دیش میں پیدا ہوئے اور علی گڑھ یونیورسٹی سے تعلیم حاصل کی۔ یہ کیمونسٹ پارٹی آف انڈیا کے بانی ممبروں میں شامل تھے۔

#### سرعبدالرحيم

1925ء میں مسلم لیگ کے صدر سر عبدالرحیم تھے۔ یہ 1867ء میں بنگال میں پیدا ہوئے۔ انگلتان سے قانون کی تعلیم حاصل کی اور 1908ء میں مدراس ہائی کورٹ کے جج مقرر ہوئے۔ پھر چیف جسٹس بنے اور سر کا خطاب پایا۔ بعد ازاں کلکتہ یونیورسٹی میں قانون کے ٹیگور پر وفیسر مقرر

\_2\_90

#### سرعبدالقادر

1926ء میں مسلم لیگ کے صدر سر عبدالقادر تھے۔انہوں نے انگلتان سے قانون کی تعلیم حاصل کرر تھی تھی۔انہیں 1927ء میں تاجی برطانیہ کی طرف سے سرکے خطاب سے نوازا گیا۔ان کے صاحبز ادمے منظور قادر قیام پاکستان کے بعد لاہور ہائی کورٹ کے چیف جسٹس بھی رہے۔

### ڈاکٹر محمد اقبال

1930ء میں مسلم لیگ کے صدر سر محمد اقبال تھے۔ یہ 1877ء میں سیالکوٹ میں پیدا ہوئے۔ انہوں نے فلسفہ میں ڈاکٹریٹ بھی کرر کھی تھی اور انگلتان سے قانون کی تعلیم بھی حاصل کی تھی۔ 1922ء میں انہیں سر کاربر طانیہ کی طرف سے سر کا خطاب عطاکیا گیا۔

#### سر ظفرالله

1931ء میں مسلم لیگ کے صدر سر ظفر اللہ تھے۔ یہ ایک معروف احمدی

ر ہنما تھے۔ یہ 1893ء میں سیالکوٹ میں پیدا ہوئے اور انگلتان سے قانون
کی تعلیم حاصل کی۔ 1935ء میں ہندوستان کے وزیر ریلوے بنے اور
1941ء میں فیڈرل کورٹ آف انڈیا کے بچم مقرر ہوئے۔ یونا کیٹٹر نیشن کی
جزل اسمبلی کے صدر بنے اور انٹر نیشنل کورٹ آف جسٹس کے بھی صدر
دے۔

#### سروزير حسن

1936ء میں مسلم لیگ کے صدر سروزیر حسن تھے جنہوں نے اپنے صدارتی خطاب میں ہندومسلم ایکتا پر زور دیا تھا۔ یہ 1874ء میں اُتر پر دیش میں پیدا ہوئے اور اور ھائی کورٹ کے چیف جسٹس بھی رہے۔ان کے صاحبزا دے سجاد ظہیر تھے جنہوں نے فیض احمد فیض کے ساتھ مل کر یاکتان کیمونسٹ یارٹی کی بنیا در کھی تھی۔

جناح

1916ء، 1924ء، 1929ء، 1934ء اور پھر 1937ء سے لے کر 1947ء تک مسلم لیگ کے صدر محمد علی جناح تھے۔ یہ ہمارے محبوب لیڈر اور بانیء پاکستان حضرت قائد اعظم تھے، جو گجر اتی صوبے کے ایک اساعیلی گھر انے سے تعلق رکھتے تھے۔ یہ 1876ء میں کراچی میں پیدا ہوئے اور انگستان سے قانون کی تعلیم حاصل کی۔ مسلم لیگ کی ایسی ہی مغربی تعلیم یافتہ اور ترقی پہند لیڈر شپ کی وجہ سے پچھ لوگوں کا خیال ہے کہ یہ کوئی مذہبی یا انقلا بی خیالات رکھنے والے لوگوں کی

نمائندہ جماعت نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مسلمان اشر افیہ کی نمائندہ انگریزی رجانات سے لبریز ایک ترقی پیند جماعت تھی جس کی تاریخی دلچیں انگریز سے آزادی حاصل کرنے سے زیادہ مسلم اشر افیہ کے لئے رعائتیں حاصل کرنے پر مرکوز تھی۔

### سر آغاخان، خلافت عثانيه اوريبودي

د نیامیں اس وقت تین کروڑ کے قریب اساعیلی مسلمان بستے ہیں۔ یہ شیعہ مسلمانوں کا20 فی صد بنتے ہیں اور ان سب کے امام حاضر پرنس کریم آغاخان Vاہیں جو تحریک پاکستان کے مایہ نازر ہنما سر آغاخان کے پوتے ہیں۔

پہلی جنگ عظیم سے پہلے بیت المقد س ترکی کی سلطنت ِعثمانیہ کا حصہ تھا۔ اُس وقت تک یہودی بیہ جان چکے تھے کہ وہ چاہیے دنیا کے کسی بھی ملک میں جابسیں اور وہاں اُن کی چاہے کتنی ہی نسلیں پر وان چڑھ جائیں ، کوئی بھی ملک اُنہیں کبھی نہ اپنائے گا۔ جس حکومت کا جب جی چاہے گاوہ اُن کا مال واسباب ضبط کر کے اُنہیں ملک بدر کر دے گی۔ اُن کا بیہ ماننا اسر ائیل کی سلطنت کی تباہی کے بعد دنیا بھر میں دربدر کی شوکریں کھانے کی ڈھائی ہز ارسالہ تار ن پر مبنی تجربے کی بنیاد پر تھا۔

یہ سفر تیر ہویں صدی قبل مسے میں حضرت موسیًا کی رہنمائی میں شر وع ہوا جب وہ فرعونِ مصر کی غلامی سے آزاد ہو کر اپنے ملک اسر ائیل کی طرف واپسی کے سفر پر گامز ن ہوئے۔ چالیس سال تک صحر ائے سینامیں بھٹکتے رہے جس کے دوران، عقیدے کے مطابق، اُن پر من وسلویٰ اُتر تار ہااور کوہ طور پر حضرت موسیؓ خداسے بھی ہم کلام ہوئے۔ آخر کاریہودی اسر ائیل پہنچ گئے اور اُس پر قبضہ کرکے سلطنتِ

اسرائیل کی بنیادر کھی۔

اسرائیل کا فلسطین (پر انانام کنعان) کے علاقے میں قائم ہونے کا قصہ بھی دلچیپ ہے۔ بائبل، جسے کلام مقدس بھی کہاجا تا ہے، کے دو حصے ہیں: عہد نامہء قدیم اور عہد نامہء جدید۔ عہد نامہء جدید دراصل الہامی کتاب انجیل ہے جو حضرت عیسی پر نازل ہوئی۔

عہد نامہ ، قدیم ، جسے عہد نامہ ، عتیق بھی کہتے ہیں ، یہودیوں کی مقد س کتاب ہے جس کی پہلی پانچ کتا ہیں الہامی کتاب توریت کی ہیں جبکہ باقی کتابیں الہامی کتاب زبور کی ہیں۔ یہ اُن انبیائے کرام پر نازل ہوئیں جنہیں یہودی مانتے ہیں ، جیسے حضرت موسیٰ ، حضرت داؤڈ، وغیر ہ۔

عہد نامہ ، قدیم کے مطابق حضرت ابر اہیم عمر ال کے شہر ''اُر'' کے ہاسی تھے۔ خدانے اُنہیں وہاں سے فلسطین بلایا اور وعدہ لیا کہ وہ اور اُن کی آل خدا کی بندگی کریں گے جس کے بدلے میں خدانے فلسطین کاعلاقہ قیامت تک کے لئے حضرت ابر اہیم اور اُن کی آل یعنی یہودیوں کے بارہ قبائل کو بخش دیا۔

خدااور حضرت ابراہیم کے اس وعدے کی نشانی کے طور پر خدانے تھم دیا کہ ہریہودی کے ہاں لڑکے کی پیدائش پر اُس کاختنہ کیا جائے۔ تاریخ دانوں کا اندازہ ہے کہ ہریہودی کے ہاں لڑکے کی پیدائش پر اُس کاختنہ کیا جائے۔ تاریخ دانوں کا اندازہ ہے کہ بیہ قریب دوہزار قبل مسے کا زمانہ تھا جب عراق پر مشہور بادشاہ حمورانی کی حکومت تھی۔ یہ وہی بادشاہ تھا جس نے دنیا کی پہلی قانون کی کتاب لکھوائی تھی جس کا ایک قانون تھا" ہم کا بدلہ آئکھ۔"

لہٰذا یہودیوں کے مطابق فلسطین کے علاقے میں اسرائیل بنانے کی تین

وجوہات تھیں: پہلی یہ کہ یہ علاقہ خدانے چار ہزار سال پہلے خاص طور پریہودیوں کو تخفے کے طور پر تاقیامت عطاکیا تھا۔ دوسری یہ کہ چھٹی صدی قبل مسے تک یہ یہودیوں کا ملک تھاجب عراقی باد شاہ نے اس پر قبضہ کرلیا، اور تیسری یہ کہ دنیاکا کوئی اور ملک اُن کو قبولنے کے لئے تیار نہیں تھا۔

1939ء میں دوسری جنگ عظیم کی شروعات پر دنیا میں قریب ڈیڑھ کروڑ یہودی آباد تھے جن میں سے آدھے ہٹلرنے چھ سالہ جنگ عظیم کے دوران مار دیئے۔
مگر اس سے پہلے بھی یورپ اور خاص طور پر روس میں یہودیوں پر بہت مظالم ڈھائے مگر اس سے پہلے بھی یورپ اور خاص طور پر روس میں یہودیوں پر بہت مظالم ڈھائے جاتے تھے۔ اس کا اندازہ اس بات سے بھی لگا یا جا سکتا ہے کہ نوبل انعام پانے کے اگلے سال 1922ء میں مشہور سائنس دان آئن سٹائن جر منی سے سنگا پورگیا تا کہ یروشلم سال 1922ء میں مشہور سائنس دان آئن سٹائن جر منی سے سنگا پورگیا تا کہ یروشلم یعنی بیت المقدس میں عبر انی یونیورسٹی کے قیام کے لئے صاحب شروت یہودیوں سے چندہ جمع کرے۔ وہاں اُس نے اپنی تقریر میں اعلان کیا کہ یہودیوں کے لئے یہ یونیورسٹیاں یہودیوں کے بچوں کو یونیورسٹیاں یہودیوں کے بچوں کو داخلے دینے پر تیار نہ تھیں۔

تو ہم بات کررہے تھے کہ پہلی جنگ عظیم سے پہلے فلسطین سلطنتِ عثانیہ کا حصہ تھا اور یہودی وہاں زیادہ سے زیادہ تعداد میں آباد ہونے کی کوشش کررہے تھے۔
اسی سلسلے میں مشہور یہودی خاندان رو تھس چا کلڈنے ایک و فد ترکی کے عثانیہ خلیفہ کے پاس بھیجاجس کے ذریعے خلیفہ سے یہ درخواست کی گئی کہ وہ یہو دیوں کو فلسطین میں آباد ہونے کی اجازت دے دے رہے دیوں یوں نے وعدہ کیا کہ وہ نہ صرف خلیفہ کی طرف سے عائد کی جانے والی تمام شر ائط پر کار بندر ہیں گے بلکہ رہنے کی جگہ بھی وہ طرف سے عائد کی جانے والی تمام شر ائط پر کار بندر ہیں گے بلکہ رہنے کی جگہ بھی وہ

وہاں کے رہائشیوں سے منہ مانگی قیمت پراُن کی رضامندی سے حاصل کریں گے۔ گو کہ خلیفہ نے یہودیوں کی بیہ درخواست مستر دکر دی لیکن مزے کی بات بیہ تھی کہ یہودیوں کے اس وفد میں معروف مسلم لیگی لیڈر سر آغاخان بھی شامل تھے۔اس کی وجہ نہ صرف بیہ تھی کہ سر آغاخان کے تعلقات دنیا کے بڑے بڑے کاروباری یہودیوں سے تھے بلکہ بیہ بھی کہ خلیفہ سر آغاخان کی بات کو بڑی اہمیت دیتا تھا کیونکہ اُس کی سلطنت میں لاکھوں کی تعداد میں اساعیلی بستے تھے جن کے امام سر آغاخان

ویسے تو یہ بھی ایک دلچیپ بات ہے کہ جب پہلی جنگ عظیم کے اختتام پر مصطفی کمال اتاترک نے خلافت عثانیہ کا خاتمہ کیا توجن دوہندوستانی مسلمان لیڈروں نے اسے خط لکھا کہ وہ مسلمانوں کے بین الا قوامی اتحاد کی خاطر خلافت کو ختم نہ کرے وہ سیّد امیر علی اور سر آغاخان تھے۔ اتفاق سے بید دونوں حضرات شیعہ مسلک سے تعلق رکھتے تھے۔

## چندہ برائے علی گڑھ یو نیورسٹی

1898ء میں جب سرسیّد احمد خان کی وفات ہوئی تو محمد ن اینظواور بنٹل (ایم۔اے۔او) کالج ڈیڑھ لا کھروپے کے خسارے میں تھا۔اس کا یونیورسٹی بنٹا تو دور، اس کے روز کے خرچے بھی پورے ہونا محال تھے۔ یوں لگتا تھا جیسے ہندوستان کے مسلمانوں کو جدید تعلیم کے اسلح سے لیس کرنے کاخواب بھی سرسیّد کے ساتھ ہی دم توڑھائے گا۔

مگراس کڑے وقت میں جباس مسلم کالج کی بنیادیں بھی لرز تی د کھائی

دیتی تھیں اسے سر آغاخان نے سہارا دیا۔ نہ صرف سر آغاخان نے اپنی جیب سے خطیر رقم چندے کے طور پر پیش کی بلکہ اپنے شیعہ، سنّی، اساعیلی اور ہندودوستوں اور کاروباری تعلق داروں سے بھی کثیر چندہ دلوا کرنہ صرف کالج کی تمام ضروریات پوری کر دیں بلکہ علی گڑھ یونیور سٹی کا قیام بھی ممکن بنایا۔

ویسے سر آغاخان ہندویونیورسٹی بنارس کے بھی سبسے زیادہ چندہ دینے والے مخیر حضرات میں شامل تھے۔

اُس زمانے میں بھی ہندواور مسلمانوں کا جھگڑ اتو موجود تھاہی مگر زیادہ جھگڑا تھا کہ شالی اور جنوبی ہندوستانیوں کا تھا۔ سر سیّد احمد خان کا بھی کہنا تھا کہ شالی اور جنوبی ہندوستان دراصل دو مختلف ہندوستان دراصل دو مختلف ممالک ہیں جن میں دو مختلف ثقافتوں کی حامل دو مختلف اقوام بستی ہیں۔ علی گڑھ یونیورسٹی کے انتظام میں بھی شالی اور جنوبی ہندوستان کی ثقافتی تقسیم ایک مسئلہ تھی۔ علی گڑھ یونیورسٹی شالی ہندوستان میں واقع تھی اور اُس سے سب سے زیادہ مستفید بھی شالی ہندوستان کے مسلمان ہوتے تھے۔ لیکن چندہ تمام کا تمام جنوبی ہندوستان اور بڑگال کے کاروباری اور پیشہ ور مسلمانوں کی طرف سے دان کیاجا تا تھا۔ اس کے باوجو دیونیورسٹی کے بورڈ میں صرف شالی ہندوستان کے لوگوں کو کیا۔ حال کیا جاتا۔

# مسلم ذات بات اور ليجهتي

سب سے پہلے انگریزوں کے زیرِ حکومت آجانے کے باعث بنگال میں انگریزی زبان سکھنے ، انگریزی تعلیم حاصل کرنے اور انگریز سر کارکی نوکری کرنے کا رجحان سب سے زیادہ تھا۔ وہاں کاکار وباری طبقہ بھی بڑا امیر تھا، جس میں ہند واور

مسلمان دونوں شامل تھے۔ شالی ہند وستان کے ہند واور مسلمان، بنگالی اور جنوبی ہند وستان کے ہند و کوں اور مسلمانوں کو کمتر جانتے اور ناپسند کرتے تھے۔

شال جنوب اور مشرق مغرب کی بیہ تقسیم اُسی وقت اور بھی گھل کر سامنے
آگئی جب ہندوستانیوں کے ہاتھ میں حکومت کی چند ڈوریاں تھانے کے لئے 1882ء
میں سیلف گور نمنٹ کے لئے ایک قدم اُٹھایا گیا۔ 1888ء میں میر ٹھ میں تقریر
کرتے ہوئے سیّد احمد خان نے کہا کہ بیہ کیسے ممکن ہے کہ ایک راجیوت یا پٹھان کسی
بزگالی کے ماتحت ہو جائیں ؟

اسی طرح 1885ء میں قائم ہونے والی انڈین نیشنل کا گرس کی مخالفت سرسیّد احمد خان اس کئے کرتے رہے کہ اُس میں نمایاں کر دار بزگالی لیڈروں کا تھا۔
1857ء کے بعد انگریز سے مسلمان تعلقات

مغل دورِ حکومت میں ہندوستان کی سرکاری زبان فارسی تھی۔ پنجاب میں سکھوں کی حکومت کے دوران بھی سرکاری زبان فارسی ہیں رہی۔ مگر جب 1849ء میں پنجاب پر انگریز کی حکمر انی ہو گئی تو سرکاری زبان فارسی سے بدل کے انگریزی کر دی گئی۔ جبکہ سکولوں سے پنجابی ختم کر کے اردورائج کر دی گئی ۔ اردو ویسے توہندی سے بہت مشابہت رکھتی تھی مگر اس کارسم الخط عربی اور فارسی والا تھا، جبکہ ہندی دیوناگری رسم الخط میں لکھی جاتی تھی۔

1857ء میں کمپنی بہادر اور اُس کے دلیی سپاہیوں کی چیقاش ہوئی۔ معاملات خراب ہوتے گئے اور کئی چھاکو نیوں میں سپاہیوں نے عَلمِ بغاوت بلند کر دیا۔ صورتِ حال جلد ہی سیاسی صورت اختیار کر گئی اور چھوٹی بڑی کئی ہندوستانی سیاسی قو توں نے اسے خانہ جنگی میں تبدیل کر دیا۔ گو کہ آخری مغل بادشاہ بہادر شاہ ظفر ، جو ساٹھ سال کی عمر میں بادشاہ بننے کے بعد اب ایک آسی سالہ ضعیف شخص تھا، نہ تو اس سیاس کشکش کا حصہ بننا چا ہتا تھا نہ ہی ایسا کرنے کی طاقت رکھتا تھا مگر ابھی تک وہ ہندوستان کی بادشاہت کا نشان تھا، اور حمینی بہادر کے خلاف اس جنگ آزادی میں مسلمان اور ہندوئوں کی میساں شمولیت کے باعث کوئی اور ایسالیڈر نہ اُبھر اتھا جس کے جھنڈ بے سندوئوں کی میساں شمولیت کے باعث کوئی اور ایسالیڈر نہ اُبھر اتھا جس کے حجنڈ بے سارے ہندوستانی اکٹھے ہو کر لڑتے۔ چنا نچہ مسلمان نو ابوں اور ہندورا جوں نے اپنی اپنی غریب عوام کو اکٹھا کر کے لڑانے اور اپنی اپنی جاگیروں پر قربان کرنے کے خلاف ایک مغلیہ سلطنت کے دفاع کا نعرہ لگایا۔ لہٰذا آخری مغل شہنشاہ کی مرضی کے خلاف اُس کے نام پر انگریز سے جنگ کا اعلان کر دیا گیا۔

یہ لڑائی جوزیادہ تر شالی ہندوستان میں لڑی گئی تقریباً ایک سال چلی جس کے بعد مغل باد شاہ کو میانمار میں قید کر دیا گیا، باد شاہ کی نسل تہہ تنج کر دی گئی اور ہندوستان کی حکومت ایسٹ انڈیا سمپنی نے تاج برطانیہ کے حوالے کر دی۔

اس لڑائی کاایک نتیجہ یہ نکلا کہ وہ تمام امراء جنہوں نے مغل باد شاہ کاساتھ دیا تھااُن کی جائیدادیں بحق سر کاربر طانیہ ضبط کرکے اُن سپاہیوں اور دوسرے لوگوں میں بانٹ دی گئیں جنہوں نے انگریزوں کاساتھ دیا تھا۔

1857ء سے پہلے ہندوستانی مسلمان انگریزوں کوبدلیں تاجراور غیر تہذیب یافتہ قوم سبھتے تھے۔ مگر اب انگریزنہ صرف ہندوستان کامستقل حصہ بن گئے بلکہ ہندوستان کی سب سے اعلیٰ اور تہذیب یافتہ قوم بھی مانے گئے۔

انگریز کی عالمی سلطنت کا حصہ ہونے کی وجہ سے انیسویں صدی کے اواخر

میں ہندوستان میں عالمی تجارت نے بہت فروغ پایا۔ اس کی وجہ سے مسلمان زمیندار غریب تراور انگریز سر کار کے غریب تراور انگریز سر کار سے دور ہو تا گیا جبکہ ہندو تا جر طبقہ امیر اور انگریز سر کار کے قریب ہو تا گیا۔ اسی وجہ سے ہندوا نگریز ی تعلیم میں بھی مسلمانوں سے بہت آگے نکل گئے۔ نیتجناً 1901ء میں ہندوستان میں انگریز ی بولنے والے مسلمانوں کی تعداد تیرہ ہزار جبکہ ہندوئوں کی تعداد بچاس ہزار کے لگ بھگ تھی۔

1857ء کی جنگ اور 1906ء میں مسلم لیگ کے قیام کی در میانی نصف صدی نے انگریزوں کی مسلم دشمن پالیسیوں کو مسلم دوست پالیسیوں میں بدلتے دیکھا۔اس کی شروعات تو 1857ء سے ہی ہوئی جب مغل بادشاہ کے مسلمان ہونے اور بہت سے مسلمان نوابوں اور سر داروں کے جنگ میں حصہ لینے کی وجہ سے ا نگریزوں نے اسے ایک مسلم انگریز جنگ کے طوریر دیکھااور فنچ کے بعد بہت ہی مسلم دشمن پالیسیاں رائج کیں۔ مگر 1871ء میں جب وائسر ائے نے بنگال کے ایک ا نگریزافسر ڈبلیو۔ ڈبلیوہنٹر سے بوچھا کہ کیامسلمان اپنے مذہب کی وجہ سے انگریزوں کے دشمن رہنے پر مجبور ہیں؟ توہنٹر نے جواب دیا کہ ایسابالکل نہیں ہے۔ بلکہ اگر مسلمانوں کوعزت دی جائے تووہ انگریزوں کے وفادار ثابت ہوں گے۔مزید بر آں اینے بنگال کے تجربے کی بنیاد پر ہنٹرنے کہا کہ انگریزوں کی یالیسیوں کی وجہ سے ہند و کول کو فائدہ اور مسلمانوں کو نقصان ہور ہاہے اور وہ پہلے سے بھی غریب ہوتے جا رہے ہیں لہٰداضر وری ہے کہ مسلمانوں کو خاص رعائتیں دی جائیں۔ یہ بات انگریز سر کارنے یتے سے باندھ لی اور مسلمانوں کو ہندوئوں سے علیحدہ بر تائو ملنے کی پالیسی کی داغ بيل پڙ گئي۔

#### بيبوين صدى كى أمت مسلمه

1917ء میں جب زارِ روس کا تختہ اُلٹ کر سُر خوں نے سوشلسٹ حکومت بنالی تو دوسری وسطی ایشیائی ریاستوں کی طرح بخارہ نے بھی روس سے آزادی کا اعلان کر دیا۔ یہ باغیانہ رویہ سُر خوں کی بر داشت سے باہر تھا۔ لہٰذاولادی میر لینن نے ٹینکوں سے حملہ کر کے بخارہ کی اینٹ سے اینٹ بجادی۔ اسی حملے میں بخارہ کا عظیم الشان مسلم کتب خانہ بھی نیست ونابود ہو گیا۔

اگلے سال 1918ء میں پہلی جنگ عظیم کے اختتام پر مالِ غنیمت اور زخموں کے حساب میں معلوم ہوا کہ سلطنت عثابیہ جنگ ہار چکی ہے۔ فاتح قوموں نے سلطنت توڑنے کی باتیں شروع کیں تو 1919ء میں ہندوستانی مسلمانوں نے ترکی کی خلافت عثانیہ کو بچانے کے لئے تحریب خلافت چلائی جس میں شامل بڑے بڑے مسلمان سیاستدانوں اور علمائے کرام نے متفقہ طور پر تحریکِ خلافت کار ہنمائے اُتم مہاتما گاندھی کو گینا۔

ترکی میں مسلم سلطنت تو 1453ء میں مضبوط ہوئی جب قسطنطنیہ (استنول) ترک مسلمانوں نے فتح کر لیا۔ مگر سلطنت ِعثانیہ خلافت ِعثانیہ میں 1517ء میں تبدیل ہوئی جب مکہ و مدینہ ترکوں کے زیرِ حکومت آ گئے۔

بہر حال 1920ء میں خلافتِ عثمانیہ ختم ہو گئے۔ یہ وہ سال تھاجب فتح مکہ کے بعد تاریخ میں پہلی بار ایسا ہوا تھا کہ مکہ معظمہ، مدینہ منورہ اور بیت المقدس کے تینوں مقدس مقامات غیر مسلموں کے زیرِ حکومت تھے۔ اُس وقت روئے زمین پر کوئی بھی آزاد اور خود مختار مسلم ریاست موجود نہ تھی۔

#### اسلامی ریاست کے دو نظریات

تحریک پاکستان کے دوران ہندوستان کے مسلمانوں میں دوطرح کے نظریات مقبول تھے۔ایک وہ نظریہ تھاجس کے مطابق ہندوکوں کے ہندوستان میں مسلمانوں کا ایمان سخت خطرے میں تھا اور اس کی حفاظت کے لئے پاکستان کا قیام مسلمانوں کا ایمان سخت خطرے میں تھا اور اس کی حفاظت کے لئے پاکستان کا قیام ناگزیر تھا۔ اس نظریے کی بنیاد اُس فلنفے پر تھی جس کے داعی شاہ ولی اللہ (متو فی مسلمان ناگزیر تھا۔ اس نظریے کی بنیاد اُس کا کہنا تھا کہ ہندوکوں کے پچ میں رہ کر صرف وہی مسلمان ایناد هر م بھر شٹ ہونے سے بچاسکتے ہیں جو شاہ صاحب کی طرح خالص عربی النسل ہوں۔ جولوگ ہندوکوں سے مسلمان ہوئے ہیں اُن کے بارے میں بہت خطرہ تھا کہ وہ ہندوکوں کی عادات اور عقائد اپنا کر گمر اہ ہو جائیں گے اور ہندوستان میں زیادہ تر ایسے ہندوکوں کی عادات اور عقائد اپنا کر گمر اہ ہو جائیں گے اور ہندوستان میں زیادہ تر ایسے ہندوکوں کے باور چی غیر عربی النسل مسلمان تھے۔ لہٰذاشاہ ولی اللہ نے فتویٰ دیا کہ ہندوستانی مسلمانوں کو ہندوکوں کے باور چی خانوں کی چمنیوں کا دھواں بھی نظر نہ آسکے۔

جبکہ دوسرے نظریئے کے داعی کا نگرس کے پریذیڈنٹ مولاناابوالکلام آزاد جیسے لوگ تھے جوبار باریہ سوال اُٹھاتے تھے کہ کیااسلام اتناہی کمزور تھا\_\_\_ یا ہوچکاتھا\_\_\_ کہ جس ملک میں مسلمان اکثریت میں نہ ہوں گے وہاں اسلام صفحہء ہستی سے مٹ جائے گا؟اپریل 1946ء میں مفسر قرآن مولاناابوالکلام آزاد نے شورش کا شمیری کورسالہ چٹان کے لئے انٹر ویو دیتے ہوئے دوٹوک کہا کہ اسلام انسان کی روحانی پاکیزگی کا دین ہے ،اس کے نام پر زمینیں بانٹنا یاملکوں کا بٹوارہ کرناکسی بھی طرح جائز نہیں۔

## تحريك إكتان اور اقليتين

ریاست حیدر آباد دکن 1725ء میں مغلیہ حکومت سے علیحدہ ہوئی اور 1948ء تک ایک آزاد اور خود مختار ریاست کے طور پر قائم رہی۔

ساتواں اور آخری نظام حیدر آباد میر عثمان اتنا کنجوس تھا کہ مہمانوں کے جانے کے بعد ایش ٹرے سے سگریٹوں کے بچے ہوئے ٹکڑے پیاکر تا تھا اور جب واکسر ائے بھی اُس سے ملنے آیا تو اُس نے نو کروں کو حکم دیا کہ اُسے شراب پیش نہ کی جائے کیونکہ اُس کی خرید پر بہت رقم خرچ ہوئی تھی۔ وہ کھانا یک تانبے کی پلیٹ میں کھا تا تھا۔ ویسے پہیر ویٹ کے طور پروہ ہیرے استعمال کیا کر تا تھا۔

حیدرآ باد د کن کی ریاست کی آبادی سوادو کروڑ تھی جبکہ ان میں سے مسلمان محض تیس لا کھتھے۔ مگر حکومت مسلمانوں کے پاس ہونے کی وجہ سے تبھی اسلام کو خطرہ در پیش نہ آیا تھا۔ اس کے بر عکس شیعہ مسلمانوں کو سنّی پاکستان سے عظیم خطرات لاحق تھے۔ چنانچہ 25 دسمبر 1945ء کوہونے والی آل یارٹیز شیعہ کا نفرنس نے قیام یا کتان کی مخالفت کر دی \_\_\_ گمریچھ ہی عرصے بعداس یقین دہانی پر کہ پاکتان ایک ایسی مسلم ریاست ہو گی جس میں ہر مسلک برابر ہو گا، ہندوستان کے شیعوں نے یا کستان کی حمایت کا اعلان کر دیا۔ اسی طرح ہندوستان کے احمدیوں نے بھی قیام یا کستان کی مخالفت کی۔ مگر جب قائد اعظم نے اُن کے لیڈر سر ظفر اللّٰہ کو یقین ولا یا کہ پاکستان ا یک غیر مذہبی ریاست ہو گی جس میں احمد یوں اور سنّی یاشیعہ مسلمانوں میں کسی قشم کی کوئی تفریق نہ ہو گی، تواحمہ یوں نے پاکستان کی حمایت کر دی، زورو شور سے تحریک یا کستان میں حصہ لیااور قیام یا کستان کے لئے بڑی بڑی قربانیاں دیں۔ پنجاب بائونڈری

کمیشن کے سامنے مسلم لیگ کاکیس احمدی مسلم لیگی لیڈر سر ظفر اللہ نے پیش کیا تھا اور سبور سب مانتے ہیں کہ کمال پیش کیا تھا۔ یہ بھی ایک مزے کی بات ہے کہ ضلع گور داسپور میں مسلمانوں کی 15% آبادی اسی وجہ سے بنتی تھی کہ مسلم لیگ کے ایماء پر احمد یوں کو سرکاری اعدادو شار میں مسلمان گنا گیا تھا۔

یہ بھی ایک بڑی دلچیپ بات ہے کہ اسلام کے نام پر قائم کیا گیا پاکتان جس کااولین مقصد شریعتِ محمدی گافوری اطلاق تھا، اُسی سلطنتِ خدادادِ پاکستان کی پہلی مسلم لیگی حکومت نے پاکستان کا پہلا وزیرِ قانون بنگال کے ایک شودر ذات ہندوشری جے۔این۔منڈل کو چُنا تھا۔

## 46-1945ء میں کا نگرس اور مسلم لیگ کے حالات

1946ء کے انتخابات میں کا نگرس بڑے خسارے میں تھی کیونکہ اس نے دوسری جنگ عظیم کے نثر وع ہونے پر ہندوستان چھوڑ دو تحریک نثر وع کر دی تھی تاکہ انگریزوں کو جنگ کے دوران تنگ کر کے ہندوستان چھوڑ دینے پر مجبور کیاجائے۔ اس تحریک کے نتیج میں کا نگرس کے تمام لیڈر 1942ء سے 1945ء تک جیلوں میں بندرہے تھے۔ لہذاد سمبر 1945ء اور جنوری 1946ء میں ہونے والے الیکشن کے بندرہ تن بھر پور تیاری نہ کر سکی جیسی کہ اس دوران مسلم لیگ نے کی کیونکہ اس کے ہندوستان چھوڑ دو تحریک میں حصہ نہ لینے کی وجہ سے کوئی مسلم لیگی لیڈر گر فتار بنہ کہا گیا تھا۔

دوسری طرف مسلم لیگ کے جذبہء تقسیم ہند کا می عالم تھا کہ اُس نے کیبنٹ مشن پلان منظور کر لیا تھا۔ یہ پلان - 16 مئ 1946ء کو انگلتان کے تین وزیروں پر تاریخ پاکستان کے متنازعہ ادوار | 132

مشمل کیبنٹ مشن نے دیا تھا۔ پلان بہ تھا کہ ہندوستان کو قطعی طور پر تقسیم کرنے کے بجائے جزوی طور پر تقسیم کر دیاجائے۔ وہ اس طرح کہ ہندوستان کو تین خود مختار صوبوں میں بانٹ دیاجائے۔ وہ ایسے کہ دفاع، خارجہ اور معیشت کے محکھے مرکزی حکومت کے پاس رہنے دیئے جائیں جبکہ باقی ہر چیز میں صوبے آزاد کر دیئے جائیں۔ حکومت کے پاس رہنے دیئے جائیں جبکہ باقی ہر چیز میں صوبے آزاد کر دیئے جائیں۔ ہندوستان کو تین صوبوں میں تقسیم کیاجانا تھا۔ پنجاب، سر حد اور سندھ پر مشمل مسلم صوبہ اور باقی سارے ہندوستان پر مشمل مسلم صوبہ اور باقی سارے ہندوستان پر مشمل ہندو صوبہ۔ مسلم لیگ کی منظوری کے باوجو د کا نگرس نے یہ پلان مستر د کر دیاجس کی وجہ صوبہ۔ اس پر عمل نہ ہوسکا۔

#### پنجاب

میں کچھ اس طرح بیان کی ہے کہ:
سر مئی شوق کا سوداد یکھا
د ہلی کو ہم نے بھی جاد یکھا
جو کچھ دیکھا اچھا دیکھا
کیا بتلائیں کیا کیا دیکھا

اوج بخت ملاقی اُن کا چرخ ہفت طبقاتی اُن کا محفل اُن کی ساقی اُن کا آئھیں میری باقی اُن کا

> جشن عظیم اِسسال ہوا ہے شاہی فورٹ میں بال ہوا ہے روشن ہر اِک ہال ہوا ہے قصہء ماضی حال ہوا ہے

پنجاب میں پنجابی قومیت کی بنیاد پریونینسٹ پارٹی 1923ء میں قائم ہو کی اور 1946ء تک پنجاب کی سب سے کامیاب سیاسی پارٹی رہی۔ 1946ء کے انتخابات میں پنجاب کی صرف گیارہ فی صد آبادی ووٹ دینے کاحق رکھتی تھی۔ان انتخابات میں ہندو، سکھ اور مسلمان نے علیحدہ علیحدہ ووٹ کرنے تھے کیونکہ مسلمانوں اور سکھوں نے اپنی مخصوص علیحدہ نشستوں پر ووٹ دینے تھے جبکہ ہندوئوں نے جزل سیٹوں پر ووٹ دینے تھے جبکہ ہندوئوں نے جزل سیٹوں پر ووٹ دینے تھے۔

1946ء تک پنجاب کے تقسیم ہونے کی بات سرکاری طور پر کہیں نہ ہوئی تھی۔ البندا میہ بات سرکاری طور پر کہیں نہ ہوئی تھی۔ البندا میہ بات کسی بھی پارٹی کے منشور میں نہ تھی۔ اس کاصاف مطلب میہ ہے کہ پنجابیوں نے 1946ء میں پنجاب کی تقسیم کے حق میں یا خلاف ووٹ نہ دیئے تھے اور کوئی نہیں جانتا کہ اگر میہ بات منشور میں شامل ہوتی تو پنجابی کس جانب ووٹ ڈالتے۔ کوئی نہیں جانتا کہ اگر میہ بات منشور میں مسلم لیگ نے مولوی اور پیر فقیر حضرات کی خاطر خواہ خدمات حاصل کیں۔ مسلم لیگ کی الیکش مہم کے تین ستون میہ تھے:

- 1- اسلام خطرے میں ہے۔
- 2- مسلم لیگ کے مخالف دین سے خارج ہیں۔
- 3- مسلم لیگ کے حق میں ڈالا گیاووٹ دراصل رسول اللہ حضرت

محر صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے حق میں ووٹ ہے۔

یہ نعرے اور بیانات ٹن کر ہندو کوں اور سکھوں نے سمجھ لیا کہ مسلم لیگ جو پاکستان بنانے جار ہی ہے اُس میں اُن کی حیثیت شو دروں سے بھی بدتر ہونے والی ہے اور وہ پاکستان کے مزید سختی سے مخالف ہو گئے۔

جنوری 1946ء کے انتخابات میں پنجاب میں مسلم لیگ سبسے زیادہ نشتیں حاصل کرنے والی جماعت بن کر اُبھری لیکن مسلم لیگ اسمبلی میں اکثریت حاصل نہ کرسکی تھی۔ لہذا مسلم لیگ حکومت نہ بناسکی۔ حکومت سر خضر حیات ٹوانہ کی یونینسٹ یارٹی نے کا نگرس اور سکھوں سے اتحاد کر کے بنالی۔

اِس حکومت کے خلاف مسلم لیگ نے عوامی احتجاج شروع کر دیا۔ حالات اتنے بگڑ گئے کہ مارچ 1947ء میں خصر حیات مستعفی ہو گئے اور حکومت ٹوٹ گئی۔ لیگی احتجاج جو خضر حیات کے مستعفی ہونے سے پہلے نعرے لگا تا تھا" خضر کنجرہائے ہائے" اور " خضر ڈلا ہائے ہائے"، اُس نے استعفٰی کے بعد نعرہ لگایا" تازہ خبر آئی ہے خضر ہمارا بھائی ہے۔"

1946ء کے انتخابات میں پنجاب کے تمام کامیاب ہونے والے مسلمان ز میندار، جو یونینسٹ اور کا نگر س یارٹیوں کی ٹکٹ پر جیتے تھے کا نگر س کے اس اعلان یر کہ وہ آزاد ہندوستان میں زمینداری نظام ختم کرکے بڑی جاگیریں غریب کسانوں میں بانٹ دیں گے،سب مسلم لیگ میں شامل ہو گئے۔ تا کہ اسلامی پاکستان میں اُن کی بڑی بڑی جاگیریں اُن سے کوئی چھین نہ سکے۔

خضر حیات کی حکومت گرنے کے بعد پنجاب کے انگریز گور نرنے مسلم لیگی ر ہنمانواب افتخار ممدوٹ کو حکومت بنانے کی دعوت دی مگر کا نگر س اور سکھوں نے لیگ کے ساتھ اتحاد کرنے کے بجائے عوامی احتجاج شروع کر دیا۔ اس احتجاج کے دوران راولینڈی میں مسلمانوں کے گروہوں نے مقامی سکھوں پر حملے شروع کر دیئے اورلوٹ مار اور قتل وغارت کا بازار لگا دیا۔ یہاں سے سکھ مسلم بلوئوں کی وہ خونیں داستان شروع ہوئی جو گئی ہاہ تک جاری رہی اور جس کے سامنے کلکتہ اور بہار کی خونریزی کے واقعات معصوم کہانیاں د کھائی دینے لگے۔

برٹش انڈین آر می میں متحدہ پنجاب کے فوجیوں کی بہت بڑی تعداد شامل تھی۔ان میں مسلمان،ہندواور سکھ سب شامل تھے۔ دوسری جنگ عظیم کے خاتمے پر 1945ء میں تقریباً دس لا کھ پنجابی فوجی نو کری سے فارغ کرکے گھروں کو بھیج دیئے گئے۔ چنانچہ 1947ء میں پنجاب میں کم از کم دس لا کھ لوگ ایسے تھے جنہیں نہ صرف فوجی ٹریننگ حاصل تھی بلکہ اُن میں سے بہت سوں کے پاس اسلحہ بھی تھااوریہ سب لڑ اکالوگ بے روز گار بھی تھے۔

ایک عجیب و غریب بات بیہ ہوئی کہ پاکستان قیام پذیر ہوا۔
1947ء کو مگر اُس دن ریڈ کلف ایوارڈ کا اعلان نہ ہوا۔ لہذا پاکستان کے معر ضِ وجو د
میں آنے پر پنجاب کے لوگوں کو معلوم نہ ہوا کہ پنجاب کے کون کون سے علاقے
پاکستان میں شامل ہوئے ہیں اور کون کون سے ہندوستان میں۔ قیام پاکستان کے اعلان
میں صرف یہی کہا گیا کہ آدھا پنجاب اس میں شامل ہے۔اگلے دن یعنی۔
10 اگست
میں صرف یہی کوئی اعلان نہ ہوا کہ پنجاب کو کس طرح ہندوستان اور پاکستان میں بانٹا
گیاہے۔اُس سے اگلے روز، یعنی - 17 اگست 1947ء کولوگوں کو پہتہ چلا کہ پنجاب کے
کون کون سے علاقے پاکستان بن چکے تھے اور کون کون سے ہندوستان میں تبدیل ہو

گیاہے۔

جب-17 اگست 1947ء کوریڈ کلف ابوارڈ کا اعلان کیا گیا اور بتایا گیا کہ

کونسے علاقے کس ملک میں شامل کئے گئے ہیں توبے شارلوگوں کو اچانک پیتہ چلا کہ اُن

کے گھر بار توراتوں رات دشمن ملک میں جاچکے ہیں اور جس پولیس اور انتظامیہ کووہ
اپنے جان ومال کی محافظ سمجھ رہے تھے وہ تو اُن لوگوں کی محافظ بن چکی تھی جو بلوئوں
میں اُن کے گھر بارلوٹ رہے تھے، اُن کی خوا تین کو اغواء کر رہے تھے، اور اُن کو قتل
کر رہے تھے۔ یہ قاتل، جو صدیوں سے اُن کے اچھے ہمسایوں کی طرح اُن کے محلوں
میں رہ رہے تھے۔ یہ قاتل، جو صدیوں سے اُن کے اچھے ہمسایوں کی طرح اُن کے محلوں
میں رہ رہے تھے۔ یہ قاتل ہو چکے تھے۔
میاں رہ رہے تھے، نجانے کیوں راتوں رات خونخوار بھیڑیوں میں تبدیل ہو چکے تھے۔
میان کے کیسے پچھلے چند ماہ ماضی کی تمام صدیاں ہڑ پ کر چکے تھے۔ یہ حال سرحد کے

دونوں طرف ایک ساتھا۔

پنجاب کی تقسیم سے تقریباً ایک کروڑلوگ بے گھر ہوئے ، دس لا کھ لوگ مارے گئے، جبکہ ایک لا کھ خواتین اغواء ہوئیں، اور پیرسب کچھ ہوابلا تفریق دین، مگر دین کے نام پر۔

بوٹاسنگھ اور زینب

پنجاب کے بٹوارے کے بعد دونوں طرف غدر پچ گیا۔لوٹ مار، قتل و غارت اور عور توں کااغواء کئی ہفتوں تک معمول بنار ہا۔اس در ندگی میں عام آدمی کم جبکہ جرائم پیشہ لوگ زیادہ پیش پیش تھے۔

اس عالم حشر میں کچھ ایسے واقعات بھی ہوئے جس نے دونوں طرف کے لوگوں کے دل دہلادیئے۔

بٹوارے کے پچھ ہی عرصے بعد ہندوستان اور پاکستان کی حکومتوں نے فیصلہ کیا کہ اغواشدہ خواتین بازیاب کرواکر اُن کو اُن کے خاند انوں کے حوالے کیا جائے۔ اس ضمن میں ایک مشہور واقعہ بوٹاسکھ اور زینب کا ہے۔

زینب کو ہند و کو ل یا سکھوں نے بٹوارے کے بلوکوں کے دوران اغواء کر لیا تھا۔ بوٹا سکھ نے اُسے خرید کر اُس سے شادی کر لی اور اُن کے دو بچے ہو گئے۔ جب پاکستانی اور ہند وستانی حکومتوں نے دونوں طرف کی اغواء شدہ خواتین اُن کے خاند انوں کو واپس کر ناشر وع کیس توزینب کو بھی پکڑ کر پاکستان بھیج دیا گیا جہاں اُس کا خاند ان فیصل آباد میں آباد ہو چکا تھا۔ زینب اپنی شیر خوار بکی پاکستان لے آئی اور بڑی چک بوٹا سکھے کے پاس ہی رہ گئی۔

اپنی بیوی کوواپس پانے کے لئے بوٹاسنگھ نے زینب کا پیۃ ڈھونڈا، اسلام قبول
کر کے جمیل احمد بن گیا اور اپنی بچی لے کر فیصل آباد آگیا۔ یہاں پاکسانی پولیس نے
اُسے بڑا ہر اسال کیا مگر کسی نہ کسی طرح اُس نے مجسٹریٹ کی عدالت سے زینب کی
بازیابی کا تھم حاصل کر ہی لیا۔ لیکن اُس وقت تک زینب کی شادی ایک مسلمان گھر انے
میں کروائی جا بچی تھی۔ زینب نے عدالت میں آکر بوٹاسنگھ عرف جمیل احمد کو پہچانے
میں کروائی جا بچی تھی۔ زینب نے عدالت میں آکر بوٹاسنگھ عرف جمیل احمد کو پہچانے
سے انکار کر دیا۔ بوٹاسنگھ نے دلبر داشتہ ہو کر ریل کی پیٹوئی پر سر رکھ کرخود کشی کرلی۔
ہر دل پگھل گیا۔ پاکستان کے مسلمانوں نے بوٹاسنگھ کو شریعت کے مطابق د فنا یا اور اُس
کے جنازے میں ہز اروں پاکستانی مسلمانوں نے شرکت کی۔

### ياكستان كامطلب اورياكستان كاخواب

تحریک پاکستان کے دوران سیالکوٹ کے شاعر اصغر سودائی کا نعرہ ہے حد مقبول ہوا۔ یہ نعرہ تھا" پاکستان کا نعرہ کیا، لا اللہ الا اللہ۔"

1970ء کی دہائی میں یہ نعرہ تبدیل کرے" پاکستان کامطلب کیا، لاالہ الا اللہ" بنادیا گیہ جس کامقصد کچھ لو گوں کے مطابق 1971ء میں مشرقی پاکستان کی بنگلہ دیش میں تبدیلی کی خفت پر جذبہءایمانی کا پر دہ ڈالنا تھا۔

پاکستان کے اکثر سرکاری دفاتر میں علامہ اقبال کی وہ تصویر آویزاں کی جاتی ہے جس میں اُنہیں کسی گہری سوچ میں غرق دکھا یا گیا ہے۔ مقصد ہمیں باور کروانا ہے کہ 1930ء کے خطبہءاللہ آباد میں اقبال نے پاکستان کا جو تصور پیش کیا تھاوہ اللہ تعالی نے اُنہیں خواب کے ذریعے شجھا یا تھا۔

حال ہی میں یہ بات سامنے آئی ہے کہ برطانیہ کی آکسفورڈیونیورسٹی کی

بود لین لا ئبریری میں تاریخ دان ایڈورڈ تھا میسن کے خطوط محفوظ ہیں۔ان میں سے
ایک خطانہیں – 4مارچ 1933ء کو لکھا گیا تھا۔خط لکھنے والے شاعرِ مشرق علامہ اقبال
تھے اور اس میں انہوں نے وضاحت کی ہے کہ 1930ء کے خطبہ ءاللہ آباد میں انہوں
نے قطعاً ایک علیحدہ مسلم ملک کا تصور پیش نہیں کیا تھابلکہ اُس خطبے میں علامہ اقبال نے
متحدہ ہندوستان میں شامل ایک مسلم صوبے کا تصور پیش کیا تھا۔

\*\*

### كتابات

- Rivers in World History, The Indus River, Shane Mountjoy, Chelsea House Publishers, 2005.
- The Ancient Indus Valley, New Perspectives, Jane R. McIntosh, ABC-CL10, 2008.
- Gem in the Lotus, The Seeding of Indian Civilization, Abraham Eraly, Penguin Books, 2000, 2015.
- The Penguin History of Early India, From the Origins to AD 1300,
   Romila Thapar, Penguin Books, 2003.
- A Study of History, Arnold J. Toynbee, abridgement by D.C. Somervell, Oxford University Press, 1946, reprinted by Laurel, Dell Publishing Co., Inc., 1978.
- A New History of India, Stanely Wolpert, Oxford University Press, 1977, 2000.

- Five Thousand Years of Pakistan, An Archaeological Outline,
   R.E.M. Wheeler, Royal Book Company (1950), 1992.
- The Indus Saga and the Making of Pakistan, Aitzaz Ahsan, Nehr Ghar Publications, 2001.
- The Story of Civilization, Part I, Our Oriental Heritage, Will Durant, Simon and Schuster, NY, 1954.
- 11. The Oxford University of India, From the Earliest Times to the end

- of 1911, Vincent A. Smith, Oxford, 1919.
- History of Pakistan, Pakistan Through Ages, Prof. Dr. Ahmad Hasan Dani, Sang-e-Meel Publications, 2008.
- Oxford History of India, Late Vincent A. Smith, edited by Percival Spear, Oxford University Press, Karachi, 4th Edition, 1983, 3rd Impression, 1988.
- A Comprehensive History of Ancient India, P.N. Chopra (ed.),
   Sterling Publishers Private Limited, 2003.
- 15. The Wonder that was India, A.L.Basham, Rupa & Co, 1994.
- The Story of the Jews, Finding the Words, 1000BC- 1492AD,
   Simon Schama, CCCO, An Imprint of Harper Collins Publishers,
   2013.
- Holy Bible, The New King James Version, American Bible Society, New York, 1990.
- 18. The Age of Wrath, A History of the Delhi Sultanate, Abraham Eraly, Penguin-Viking, 2014.
- A History of India, Volume One, Romila Thapar, Penguin Books, 1966, Reprint 1975.
- A New History of Indo-Pakistan (up to 1526 A.C.), K. Ali, Aziz Publishers, 1990.

22. History of Muslim Civilization in India and Pakistan, A Political and Cultural History, S.M. Ikram, Institute of Islamic Culture (3rd edition), 1982, Reprinted by student's Books Aid, Karachi, 1991.

- 24. Medieval India Under Mohammedan Rule (A.D. 712-1764), Stanley Lane-Poole, Reprint, Sang-e-Meel Publications, 1991.
- The Decline and Fall of the Roman Empire, Edward Gibbon, The Modern Library, New York.
- 26. The Venture of Islam, Conscience and History in a World Civilization, Marshall G.S. Hodgson, Vanguard Books, 2004.
- 27. Constitutional and Political History of Pakistan, Hamid Khan, Oxford University Press, 2nd edition, 2009, 5th Impression 2014.

  -28 حرود کوش اسلامی مهندوستان اور پاکستان کی مذهبی اور علمی تاریخ، عبد مغلیه، شیخ محمد اکرام، اداریه شیافت اسلامیه، 2کلب روژ، لامور، طبع جهاردنهم، 1992ء
- 29. After Tamerlane, The Rise & Fall of Global Empires, 1400–2000, John Darwin, Penguin Books, 2007.
- 30. The Mughal Throne, The Saga of India's Great Emperors, Abraham Eraly, Phoenix, 2004.
- 31. India, An Introduction, Khushwant Singh, Vision Books, 2nd edition, 1998, Reprint 2007.
- Punjab, A History from Aurangzeb to Mountbatten, Rajmohan Gandhi, Aleph, 2013.
- Muslim Zion, Pakistan as a Political Idea, Faisal Devji, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 2013.
- The Punjab Bloodied, Partitioned and Cleansed, Ishtiaq Ahmed,
   Oxford University Press, 2014.
- Einstein, His Life and Universe, Walter Isaacson, Pocket Books 2007.
- Tinder Box, The Past and Future of Pakistan, M.J. Akbar, Horper Collins Publishers India, 2011.

 The Pakistan Paradox, Instability and Resilence, Christophe Jaffrelot, Translated by Cynthia Schoch, Random House India, 2015.

- Creating A New Medina, State Power, Islam, and the Quest for Pakistan in Late Colonial North India, Venkat Dhulipala, Cambridge University Press, 2015.
- 40 Indian Independence Act, 1947.
- 41 Pakistan Penal Code, 1860.
- 42. History, A Short Introduction, John H. Arnold, Oxford University Press, 2000.
- 43. What is History, Edward Hallett Carr, University of Cambridge Press, 1961.
- 44. A Companion to the Philosophy of History and Historiography, Aviezer Tucker (ed.), Blackwell Publishing, 2009.
- 45. New Contributions to the Philosophy of History, Daniel Little, Springer, 2010.
- 46. What Happened to History?, Willie Thompson, Pluto Press, 2000.

